# 8 САКАВІКА АДРУСКІ ПРАВАСЛАЎНЫ ШТОТЫДНЁВІК. АДРИЦІА З КОДСЯВІКА 1992 года. 10 (558), 2013 г.



1–3 марта 2013 года по благословению Митрополита Минского и Слуцкого Филарета состоялся слет молодежи Белорусской Православной Церкви. Программа Слета была насыщенной: лекции, дискуссии, ночная Божественная литургия и, конечно же, общение. Всего слет собрал более 220 молодых людей из разных регионов Беларуси, а также гостей из Украины, России, Литвы, Польши.

| ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:  ВОСПИТАНИЕ В БОЖИЕЙ ПРАВДЕ  2 |   | КАЛЕНДАРЬ<br>НА ВЕЛИКИЙ ПОСТ —<br>С ДЕТЬМИ | 8  |
|--------------------------------------------------|---|--------------------------------------------|----|
|                                                  | 2 | З ПАШАНАЙ<br>ДА ТРАДЫЦЫІ                   | 11 |

на рэках завілонскіх...» 4 быть потеряны дети 12

ии 5 общее дело 15

ДРУЗЬЯ! Оставайтесь с нами. Подписывайтесь!

#### «Царкоўнае слова»

можно с любого месяца

#### Стоимость подписки:

на 1 месяц — 13 350 руб. на 3 месяца — 40 050 руб.

Газете необходима ваша поддержка! Подписной индекс:

63130



#### КАЛЕНДАРЬ

#### 10 марта

#### воскресенье

**Неделя мясопустная, о Страшном Суде.** Святителя Тарасия, архиепископа Константинопольского (806); священномученика Александра Виноградова пресвитера, преподобномученицы Мстиславы Фокиной (1938); священномученика Николая Троицкого пресвитера (1945).

#### Заговенье на мясо.

Утр. — Ин. XX, 1-10. Лит. — 1 Кор. VIII, 8 – IX, 2. Мф. XXV, 31-46.

#### **11 марта**

#### понедельник

Седмица сырная (масленица) — сплошная. Святителя Порфирия, архиепископа Газского (420); священномученика Петра Варламова пресвитера (1930); священномучеников Иоанна, епископа Рыльского, и Иоанна Дунаева пресвитера, преподобномученицы Анны Благовещенской (1938); преподобного Севастиана Пошехонского (ок. 1500). 3 Ин. I, 1-15. Лк. XIX, 29-40; XXII, 7-39.

В течение всей седмицы, включая среду и пятницу, разрешается вкушение молока и яиц.

#### 12 марта вторник

Преподобного Прокопия Декаполита, исповедника (ок. 750); священномученика Петра Успенского пресвитера, мученика Михаила Маркова (1938); преподобного Тита, пресвитера Печерского (1190); преподобного Тита Печерского, бывшего воина (XIV); преподобного Фалалея Сирийского (ок. 460). Иуд. І, 1-10. Лк. XXII, 39-42, 45 – XXIII, 1.

#### 13 марта среда

Преподобного Василия исповедника (750); священномученика Арсения, митрополита Ростовского (1772); преподобного Кассиана Римлянина (435); священномученика Протерия, патриарха Александрийского (457); преподобных жен Марины и Киры (ок. 450); преподобного Иоанна, епископа Дамасского (V); мученика Феоктириста (VIII); Девпетерувской иконы Божией Матери (1392).

Литургии не положено.

На 6-м часе: Иоил. II, 12-26. На веч.: Иоил. III, 12-21.

#### 14 марта

#### четверг

Преподобномученицы Евдокии (ок. 160–170); преподобного Мартирия Зеленецкого (1603); мучеников Нестора и Тривимия (III); мученицы Антонины (III–IV); мучеников Маркелла и Антония; преподобной Домнины Сирийской (ок. 450–460); священномученика Александра Ильенкова пресвитера (1942).

Йуд. I, 11-25. Лк. XXIII, 1-34, 44-56.

#### 15 марта

#### пятниц

**Иконы Божией Матери** «Державная» (1917); священномученика Феодота, епископа Киринейского (ок. 326); **святителя Арсения**, **епископа Тверского** (1409); мученицы Евфалии (257); мученика Троадия (III); преподобного Агафона Египетского (V); мучеников 440 Италийских (579). *Рим. XIV*, 19-26. *Мф. VI*, 1-13. *Гал. V*, 22 – *VI*, 2. *Мф. XI*, 27-30.

#### 16 марта

Всех преподобных отцов, в подвиге просиявших. Мучеников Евтропия, Клеоника и Василиска (ок. 308); преподобномученицы Марфы Ковровой и мученика Михаила Строева (1938); преподобной Пиамы девы (337); святых Зинона и Зоила; Волоколамской иконы Божией Матери (1572). Рим. XIV, 19-26. Мф. VI, 1-13. Гал. V, 22 – VI, 2. Мф. XI, 27-30.

Сегодняшний день знаменателен тем, что это предпоследнее воскресенье перед Великим постом и посвящено оно Страшному Суду — совершенно не случайно, потому что мысль о предстоящем справедливом Божием суде должна помогать нам правильно устроять свою жизнь.

Суд существует столько же, сколько существует род человеческий. У людей, вступавших в конфликты или противоречия, всегда была потребность найти правду, и за этой правдой они обращались к авторитетам. Такими авторитетами были главы семей — когда существовал первобытнообщинный, семейный строй жизни. Впоследствии, когда общественные отношения стали более организованными и сложились государства, такими авторитетами стали правители, цари. Ныне суд — это целая система государственной власти, которая призвана обнаруживать, являть и утверждать справедливость.

Но мы живем в такое время, когда само понятие правды подвергается опасной эрозии. Сегодня широко распространено мнение «сколько людей, столько и правд» — мол, у каждого своя правда. Якобы у каждого человека своя правда, у каждого народа своя правда, у каждого государства своя правда, у каждого класса своя правда. Это опасное, губительное заблуждение, потому что существует только одна правда — правда Божия; а если человеческая правда с этой правдой не совпадает, то это уже не правда, а ложь.

Откуда же взялось представление о том, что у каждого своя правда? Оно родилось в сознании людей, которые исторгли Бога из своей жизни. Бог оказался изгнанным, ненужным. Ну, а кто же может занять место Бога? Не нашлось никого, кроме того самого человека, который изгнал Бога из своей жизни. И, заняв место Бога, человек абсолютизирует свою ограниченную человеческую правду, которая правдой может и не быть. Это самое страшное и опасное заблуждение — считать, что нет общего нравственного начала, нет общей для всех правды.

Сама институция суда разрушает этот богоборческий подход к правде. Если существует суд, значит, существует правда помимо индивидуальной человеческой правды — правда, которая является таковой для многих людей, для общества, для государства. И вот что удивительно — если внимательно посмотреть на законодательства всех стран, то при всем разнообразии во всех законодательных системах есть нечто общее: все они основаны на нравственном начале человеческой жизни. Если же законодательство входит в противоречие с нравственным началом, то люди возмущаются и протестуют, и мы знаем, каким страшным иногда бывает этот протест. Все, что не соответствует нравственному началу в законах или в человеческом общежитии, воспринимается как несправедливость. А почему так? Да потому, что нравственное начало, на котором построено право и законы, это и есть Божественная правда, абсолютная правда. Как бы ни восставали богоборцы — и старые, и новые, — не поколебать этой Божией правды в роде человеческом, потому что она запечатлена в наших сердцах. И Бог на Страшном Суде судить нас будет не по правдам человеческим, а по Своей Божественной правде.



#### 10 марта — Неделя о Страшном Суде

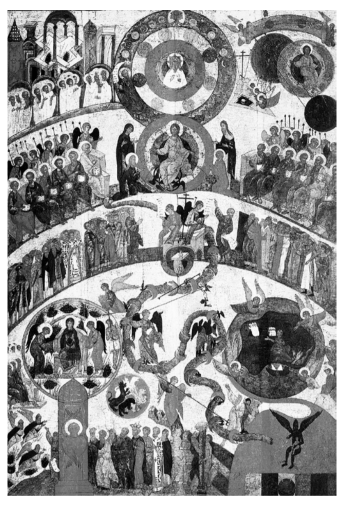
## ВОСПИТАНИЕ В БОЖИЕЙ ПРАВДЕ

### Святейший Патриарх Московский и всея Руси КИРИЛЛ

Сегодня в Евангелии от Матфея мы слышали, какие требования Бог предъявляет людям, чтобы они могли спастись. Евангелист приоткрывает нам тайну конца человеческой истории. Он говорит, что будет окончательный Божий суд, окончательное явление Божией правды, которую в течение всей истории старались исказить, разрушить, подменить человеческими правдами. Будет явлена абсолютная Божия справедливость. И если наши человеческие суды не всегда могут защитить правду и обеспечить справедливость, в результате чего, как мы знаем, иногда страдают невинные, то на том последнем суде все будет определено окончательно и зло будет осуждено.

Евангелист Матфей, повествуя об этом таинственном, но реальном событии, которое ждет каждого из нас и весь род человеческий, влагает в уста Царя, в уста Судьи, которым будет Сын Человеческий, Господь наш Иисус Христос, удивительные слова: «Приидите ко Мне, благословенные Отца Моего Небесного, придите в Царство, уготованное вам от создания мира» (см. Мф. 25, 34). Но услышат эти слова только те, кто действительно достоин Царства. «Войдите в Царство, уготованное вам от создания мира, ибо алкал Я, и вы накормили Меня; жаждал, и вы напоили Меня; наг был, и вы одели Меня; болен был, и вы посетили Меня; был в заключении, и вы пришли ко Мне» (см. Мф. 25, 35-36). Господь на Страшном Суде не спросит нас ни о нашем служебном положении, ни о степени нашего авторитета в том обществе, в котором мы жили; Он не поинтересуется нашим материальным достатком — Он только задаст эти вопросы и больше никаких, и скажет исполнившим все то, что стало самым главным на суде: «Войдите в Царствие Отца Моего Небесного». Как рассказывает евангелист Матфей, люди спросят Господа: «Где же мы видели Тебя алчущим, жаждущим, нагим, больным или в темнице»? И Господь отвечает: «Поскольку вы сделали это одному из меньших Моих братьев, то сделали и Мне». И напротив, те, кто не исполнил этих заповедей, войдут в муку вечную — так ясно и просто говорит об этом евангелист Матфей.

Сегодняшнее чтение отвечает на многие вопрошания современного человека и утверждает истину, против которой борется безбожное сознание, — утверждает с такой силой и ясностью, привязывая к конечному суду Бога над родом человеческим, что только духовно слепой и глухой человек не способен увидеть и понять все то, что Бог нам говорит. Как бы ни соблазняли нас и наших детей богопротивные умы, мы должны помнить, что существует только одна правда – правда Божия. На этой правде основывается нравственное начало человека, на нравственном начале основывается как древнее, так и современное законодательство. И если помрачается Божия правда и разрушается нравственная природа человека, то общество погружается в хаос, где царят преступность и противление человеческому закону. А ведь для нас это очень понятные слова. Почти каждый день телевидение и другие средства массовой информации доносят



до нас страшные свидетельства о человеческой преступности, о преступлениях против государственных законов, а через это — и преступлениях против Божиего закона, ибо законы человеческого общежития основываются на нравственном начале.

Сегодня преступность в странах, которые образуют удел Русской Православной Церкви, представляет огромную опасность для самого бытия этих стран и живущих в них народов. Как много людей страдает от преступников, от уличных хулиганов, от организованных преступных групп, как много жертв терроризма и других преступных деяний! Все это является свидетельством духовного неблагополучия, их отступления от Божией правды. Какая милость к ближнему? Разве можно говорить о том, чтобы накормить голодного, напоить жаждущего, одеть нагого, посетить больного или находящегося в заточении, когда многие употребляют силу, чтобы отнять последнее, уничтожить, отнять жизнь, надругаться над человеческим достоинством для того, чтобы получить нечто для себя, для своего земного благополучия?!

Мы должны ясно понимать, что борьба с преступностью есть в первую очередь духовное делание, молитва, воспитание детей, воспитание самих себя в Божией правде. Только через этот духовный импульс и можно воспитать общество в уважении к закону, в добропорядочности, в способности мирно устраивать свою жизнь.

## «НА РЭКАХ ВАВІЛОНСКІХ — ТАМ МЫ СЯДЗЕЛІ І ПЛАКАЛІ...»

Пропаведзь, сказаная на утрані ў Нядзелю пра блуднага сына ў мінскім Свята-Духавым кафедральным саборы

«На рэках Вавілонскіх— там мы сядзелі і плакалі, калі ўспаміналі пра Сіён…». У гэтым годзе мы ў першы раз за богаслужэннем пачулі псалом, які старажытныя іудзеі спявалі ў памяць пра страшны і трагічны перыяд сваёй гісторыі— вавілонскі палон.

У 586 годзе да нашай эры халдзейскі цар Навухаданосар заваяваў Іерусалім, дашчэнту знішчыў увесь горад і велічны Іерусалімскі храм, пабудаваны некалі мудрым царом Саламонам. Шмат народу загінула ў гэтай вайне, як гэта заўжды бывае ў ваеннае ліхалецце. Але самае страшнае было наперадзе. Усіх тых, што засталіся жывымі, заваёўнікі ўзялі ў палон, каб пазбавіць іх не толькі маёмасці, але і роднай зямлі. Дзясяткі тысяч людзей — старых і маладых, мужчын, жанчын і дзяцей — пастроілі ў калоны, звязалі вяроўкамі і пагналі ў далёкую чужую краіну, каб там яны забылі сваю мову, сваю веру, свайго Бога, каб забылі, што яны богавыбраны народ Божы, і сталі такімі, як усе — язычнікамі.

Але так не атрымалася. Людзі, апынуўшыся ў няволі, занятыя цяжкай працай, не перасталі маліцца Богу і не забылі пра сваю зруйнаваную Бацькаўшчыну. «Калі я забуду цябе, Іерусалім, няхай забыта будзе правая рука мая, няхай усохне яна і перастане мяне слухацца», — казалі яны. «Няхай прыліпне язык мой да гартані маёй, калі я не ўспомню цябе, калі не буду думаць пра Іерусалім як пра найвышэйшую радасць маю». Кожны дзень яны станавіліся на малітву, паварочваючыся ў бок Іерусаліма і нават адчыняючы акно ў той бок. Не маючы храма, яны прыходзілі ў дамы, дзе жылі свяшчэннікі, каб разам памаліцца і паслухаць Свяшчэннае Пісанне. Так прайшло некалькі дзесяцігоддзяў. У іх нарадзіліся дзеці і ўнукі, якім яны перадалі сваю веру.

Потым палітычная сітуацыя змянілася. Персідскі цар Кір у 539 годзе разграміў Вавілонскае царства і ў наступным годзе дазволіў іудзеям вярнуцца на сваю Бацькаўшчыну. Яны зноў адбудавалі храм у Іерусаліме і паступова аднавілі сваё духоўнае жыццё ў адпаведнасці з законам Маісеевым. Але яны заўжды памяталі і цяпер памятаюць пра тую трагічную старонку сваёй гісторыі.

Узгадаем, што і ў гісторыі нашага народа быў таксама вавілонскі палон. Адзін быў зусім нядаўна — я маю на ўвазе савецкі перыяд нашай гісторыі, пра які мы ўсе добра памятаем.

Але быў яшчэ адзін, не менш трагічны і не менш складаны перыяд, які з поўным правам можна назваць перыядам вавілонскага палону. Гэта былі XVII і XVIII стагоддзі нашай гісторыі. У 1569 годзе Вялікае княства Літоўскае, старажытная наша дзяржава, аб'ядналася з Польшчай, і так у выніку Люблінскай уніі ўзнікла Рэч Паспалітая. Пасля гэтага на нашых беларускіх землях узмацнілася польска-каталіцкая экспансія. У канцы XVI стагоддзя ўлада Рэчы Паспалітай вырашыла зусім знішчыць Праваслаўную Царкву і ўсіх зрабіць католікамі. Для тых, хто не хацеў пераходзіць у каталіцтва, прыдумалі ўніяцтва як пераходную форму. Уніятам часова пакінулі праваслаўныя абрады, але яны павінны былі прыняць каталіцкую веру і падпарадкавацца папе рымскаму. Пра гэта канчаткова было аб'яўлена ў 1596 годзе на Брэсцкім

царкоўным саборы. Пасля гэтага Праваслаўная Царква стала жорстка пераследавацца. Праваслаўныя храмы і манастыры адбіраліся і падпарадкоўваліся уніі. Нават у лесе разганялі людзей, калі яны збіраліся на богаслужэнне. Адным з самых жорсткіх ганіцеляў Праваслаўя быў Іасафат Кунцэвіч. Будучы ўніяцкім епіскапам, ён загадаў у Полацку выкапаць з магіл целы нябожчыкаў, тайна пахаваных па-праваслаўнаму, і выкінуць іх на з'яданне сабакам.

У выніку такіх жорсткіх пераследаванняў, паводле сведчання гісторыкаў, у канцы XVIII стагоддзя больш як 70% беларусаў былі ўніятамі, праваслаўных заставалася ўсяго 10-15%.

Беларусі засталася ўсяго адна праваслаўная епархія, якую з 1755 года ўзначальваў свяціцель Георгій (Каніскі). У 1767 годзе ў адной са сваіх пропаведзяў ён сказаў: «У Вялікім Літоўскім княстве хоць і заставалася апошняя Беларуская епархія, аднак і яна большай часткай раскрадзена... Гоняць праваслаўны народ, як авечак, у якіх няма пастуха, або да касцёлаў, або да ўніяцкіх цэркваў, гоняць не толькі з дамоў, але і з цэркваў нашых, прыказчык б'е народ пугаю, як скаціну гоняць з хлява... І калі сяляне або гараджане слухаць іх вучэння і ад веры сваёй адступаць не хочуць, — тут яны чыняць жахлівыя пагрозы і страхі: ставяць вісельніцы, укопваюць слупы, распальваюць кастры, розгі, церні і іншыя прылады для мук...»

Гэты здзек з народа нашага, з веры нашай, з Царквы нашай працягваўся два доўгія стагоддзі, намнога больш, чым вавілонскі палон у яўрэяў.

Закончыўся гэты цяжкі перыяд нашай гісторыі дзякуючы таму, што не ўсе праваслаўныя беларусы скарыліся перад лацінянамі. І яшчэ важна, што ў асяроддзі саміх уніятаў жыў светлы ўспамін, светлая памяць аб Праваслаўі. Многія ўнукі і праўнукі тых, каго гвалтоўна зрабілі ўніятамі, працягвалі ў душы лічыць сябе праваслаўнымі. Яны пакутавалі, адчувалі сябе ў няволі, нібы ў вавілонскім палоне, і марылі пра свой Іерусалім, пра вяртанне да веры продкаў — святога Праваслаўя.

Іхнія спадзяванні і мары здзейсніліся ў 1839 годзе, калі ўсе беларускія ўніяцкія іерархі на чале з Літоўскім епіскапам Іосіфам Сямашкам падпісалі акт уз'яднання з Праваслаўнаю Царквою. Было гэта 12/25 лютага 1839 года ў Полацкім Сафійскім саборы. Гэтая падзея згуртавала беларускі народ у адно цэлае і паспрыяла беларускаму нацыянальнаму і духоўнаму адраджэнню.

Нам трэба памятаць пра ўсё гэта, каб зноў не трапіць у духоўны палон ні да католікаў, ні да пратэстантаў, ні да бязбожнікаў. Трэба перамагаць усе спакусы, якія адрываюць нас ад храма, ад малітвы, ад праваслаўнай веры нашай. «Аще забуду тебе, Иерусалиме, завена буди десница моя...»

Ад рэдакцыі: 3 сакавіка ў Мінскім кафедральным саборы адслужаны ўдзячны малебен у памяць пра дараванне духоўнага адзінства беларускаму народу на Полацкім саборы 1839 года.

Протаіерэй Сергій ГАРДУН, прафесар Мінскай духоўнай акадэміі

№10, 2013





## О ХРИСТИАНСКОМ ВЫСОКОМЕРИИ

Спасутся ли иноверцы? А если они добрые? А недобрые православные спасутся? А добрые православные, но самоубийцы? Где вообще проходит граница Церкви?

## Игумен САВВА (Мажуко),

Свято-Никольский мужской монастырь в Гомеле

#### Окончание. Начало в № 9

#### Псы под трапезой

В Капернауме к Иисусу подходят иудеи и просят его исцелить слугу одного римского сотника (Мф. 8; Лк. 7). Они с ним были дружны, и сотник даже помогал как-то их синагоге. Иисус идет с иудеями в дом сотника, но по дороге ему встречается еще одна делегация — апостол Лука называет их друзьями сотника — т. е. сначала пришли иудеи, потом друзья, и можно предположить, что лично сотник со Христом так и не встретился, все общение проходило через посредников.

И что же друзья? Сотник просит Иисуса в дом не входить. Заметим, что правоверному иудею вообще воспрещалось входить в дом язычников. Но сотник говорит о другом: я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой; потому и себя самого не почел я достойным придти к Тебе; но скажи слово, и выздоровеет слуга мой (Лк. 7, 6-7). Интересно дальше: Иисус удивился — вот так и написано — удивился ему и, обратившись, сказал идущему за Ним народу: сказываю вам, что и в Израиле не нашел Я такой веры (Лк. 7, 9).

Совершенно понятно, что больной тотчас исцелился. Но меня здесь восхищает не чудо исцеления — по-другому и быть не могло. Вот — хороший человек, но — некрещеный. Правда, тогда крещеных-то и не было, и святой Иоанн Креститель, как известно, умер некрещеным и ни разу в жизни не причащался. Иноверец, язычник, человек другой крови и чужого языка. Человек-то он добрый, и иудеям он нравится, но ведь — один из них, из захват-

чиков, оккупант, идолопоклонник. И вот веру такого человека Христос ставит в пример иудеям, просвещенным и правильно спасающимся. И это не единственный случай, когда Господь прославляет веру людей другой веры и племени.

Вот история о десяти прокаженных (Лк. 17). Господь велит им показаться священникам, и несчастные исцеляются по дороге, но поблагодарить Христа за исцеление догадался только один. «К сожалению», это был самарянин, человек нечистый для иудея — по крови и религии. Но Господь прославляет благодарность этого самарянина, ставит ее в пример.

И такая красивая история о вере хананеянки в 15-й главе Матфея! Какая мудрая женщина, какой урок смирения для всякого верующего! У нее болела дочь, это было беснование — болезнь страшная и стыдная. Она не просила об исцелении, она кричала вслед Христу. А Он молчал. Будто и не слышал ничего. Уже и ученики устали от крика и просили Учителя что-нибудь сделать.

- Нехорошо взять хлеб у детей и бросить псам.
- Так, Господи! но и псы едят крохи, которые падают со стола господ их
- О, женщина! Велика вера твоя; да будет тебе по желанию твоему.

Как это, наверное, здорово услышать, как Творец восхищается тобой. Каждый ребенок мечтает о том, чтобы отец им гордился. Об этом не говорят вслух, многие даже не осознают этого своего тайного желания, но так хочется, чтобы ктото большой и настоящий радовался тебе, гордился тобою, заметил твой маленький, но очень важный труд.

Господь всегда замечает добро. Он Тот, Кто умеет гордиться Своими детьми, вселять в них бодрость, надежду и утешение. Христос удивился вере сотника, прославил благодарность самарянина, похвалил смирение хананеянки. Он замеча-

ет крупицы добра в нашей жизни и не смотрит на лица, цвет кожи или вероисповедание. Добро везде остается добром, и оно встречается порой в самых неожиданных местах.

Апостол Павел, который со знанием дела и за дело обличал языческие нравы, тем не менее, писал: когда язычники, не имеющие закона, по природе законное делают, то, не имея закона, они сами себе закон: они показывают, что дело закона у них написано в сердцах, о чем свидетельствует совесть их и мысли их, то обвиняющие, то оправдывающие одна другую (Рим. 2, 14-15). Заметим, апостол говорит, что язычники творят добро по природе — вот как верует Церковь, а мы перефразируем эту мысль словами Тертуллиана, утверждая, что каждая душа христианка именно по природе, по своему богообразному устроению.

Так что же — может, и не надо им и христианство проповедовать? Если душа и так христианка, по самой природе, зачем ее снова, как бы вторично, обращать в христианство? Будем внимательны. Мы только что привели мысль апостола Павла из послания к римлянам. Это он произнес такое суждение о язычниках, и, тем не менее, ни капли не сомневаясь, обошел с проповедью о Христе всю вселенную. Значит, для него это не было противоречием. Ведь он проповедовал не новую этику или учение, социально-политическое и не новую философию. Он говорил людям о Христе — Спасителе, Боге-Человеколюбце, Победителе смерти, Творце этого мира.

Люди по природе, как-то совершенно естественно стремились и стремятся к Добру, Истине и Красоте, но они никак не могли понять, откуда в них это. Апостол им объяснил, в Кого они такие пошли, Чей образ они носят. Он не только говорил о Христе, но еще и приводил к Нему, и это не метафора, а живой опыт охристовления.

#### Урок смирения

Но — кто же тогда горит в аду? Кто-то же должен гореть в аду. Должны же быть точно известны люди, списки, реестры — ктото же горит. О ком мы вообще можем точно сказать, что он горит в аду, высказать такое богословски обоснованное суждение ясно и отчетливо? Кто эти люди? Вот — из умерших: еретики, политики, поп-звезды, великие грешники и злодеи, самоубийцы, и, безусловно, Гитлер, Сталин, Джек-потрошитель — горят?

Был такой некрасивый случай. Батюшка освящал квартиру моим знакомым. У них случилась трагедия — отец повесился. Священник долго и искренно молился, кропил святой водой и мазал маслом, и под конец, снимая епитрахиль, изрек: ваш отец сейчас в самых глубоких недрах ада, в самом жестоком пламени, и пребудет там вечно...

Какие у нас все-таки терпеливые женщины. И удивительная способность — молча терпеть самое угрюмое хамство, еще и облаченное в богословскую лексику. Хотя, кто из верующих может сказать про себя, что он никогда не был подвержен «приступам благочестия»?

Так горят самоубийцы в аду или не горят? Правильный ответ: мы не знаем. Это действительно единственный правильный ответ. А как же церковные обычаи: не отпевать, не поминать, не ставить креста? Очень правильные обычаи, и не стоит ими пренебрегать. Но это воспитательная, педагогическая мера. Никак не приговор или вердикт, постановление о вечной муке в аду. Такие дисциплинарные меры нужны живым и именно как лекарство от суицидов, профилактика самоубийств. Эти церковные нормы очень эффективно работали многие века и все еще работают, но совсем не дают нам оснований считать, что вот этот конкретный самоубийца непременно горит в аду.

Мы просто не знаем, что происходило с человеком в последние секунды его жизни, что случилось в этот момент между ним и Богом. Самоубийство — страшный грех, обрекающий человека на вечную муку. Но мы говорим о поступке, поступок оцениваем, но не человека, не его судьбу взвешиваем, да и никто не давал нам такого права. О Гитлере и Сталине мы тоже не можем сказать с последней точностью, где они обретаются. Господь учит нас смирять себя в своих суждениях и выводах, и если нам кажется, что христианство способно ответить на все вопросы, мы ошиблись в выборе религии

Олно можно сказать с определенностью и только о себе самом: я — самый большой грешник и хуже всех. Этой практике самообличения нас учит апостол Павел: Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый (1 Тим. 1, 15), и мы читаем эти слова, приступая к Чаше. Хотя грешниками себя и признаем, но к Чаше все равно подходим, потому что засуживать себя нам тоже не позволено. О каждом из нас, окаянном грешнике, последнее слово произнесет Господь, Он все знает, и от Него не утаивается ни одна капля слезная, ниже капли часть некая.

В Евангелии от Иоанна есть такой загадочный эпизод. Христос собирает своих первых учеников. Находит Андрея, Петра, Филиппа. Вот ведут к нему Нафанаила, и Господь говорит:

- Вот подлинно израильтянин, в котором нет лукавства.
  - Почему Ты знаешь меня?
- Прежде нежели позвал тебя Филипп, когда ты был под смоковницею, Я видел тебя (Ин. 1, 47-48).

О чем это они говорят? Кто может подслушать этот разговор, разгадать его скрытый смысл? Что там было под смоковницей? Почему Нафанаил все понял, а мы — нет? Это, видимо, так и останется загадкой.

Похожий случай — призвание Левия Матфея. Почему он вдруг все оставил, встал и пошел за Христом? Господь просто сказал: следуй за Мною. И он встал и последовал за Ним (Мф. 9, 9). Разве так может быть? Без особых знамений, чудес, пламенных речей. Что скрывает эта евангельская лаконичность? Что-то произошло между Христом и будущим апостолом. Какая-то тайна, скрытая ото всех остальных.

В доме Симона фарисея Христа радушно принимали и угощали с уважением и любопытством. И вот некая женщина, известная в городе грешница, незаметно подходит ко Христу сзади и, рыдая, разбивает сосуд с драгоценным миром, целует Господу ноги, отирает их миром и со слезами молча сидит у ног Спасителя. Самая безмолвная женщина Нового Завета! Ни слова не произнесла та, которой, видимо, было, что сказать. И Христос ее ни о чем не спрашивал, только сказал: прощаются тебе грехи... вера твоя спасла *тебя*; иди с миром (Лк. 7, 48, 50).

От чего спасла? Кого спасла? Кто эта женщина? О чем она просила? Нам этого никто не говорит. Какая-то тайна совершалась на глазах у многих, но Господь не открыл ее никому.

Ведь Господь говорит нам не все. На многие вопросы Он так и не отвечает. Нам дано знать только необходимое. Так и в вопросе о посмертной участи иноверцев, о исторических судьбах, по которым почему-то попускается существование других вер и религий, нам не дано знать всего, а многое просто скрыто, и единственное, что нам остается, это молчаливое и смиренное доверие Богу.

Есть апостольский завет: не судите внешних (См. 1 Кор. 5, 12-13). Люди, находящиеся вне церковного общения, их судьбы и пути спасения закрыты для нас. Мы просто помним, что Бог есть Любовь, и Он Тот, Кто не желает погибели человеку: Ты любишь все существующее, и ничем не гнушаешься, что сотворил; ибо не создал бы, если бы что ненавидел (Прем 11, 25), и от Него не сокрыто ни наше добро, ни наше зло — христианин ты или язычник, эллин или иудей.

Потому мы не смеем приговаривать иноверца к адским мукам только в силу его непринадлежности Христовой Церкви — внешних же судит Бог (1 Кор. 5, 13). Но вместе с тем мы и не можем утверждать, что иноверцы спасаются: люди, внешние Церкви, не обязательно идут в ад, но это еще не значит, что они спасаются. И дело не в том, что существует какое-то промежуточное состояние, вроде тех, что описаны в дантовской поэме. Просто сам богословский термин «спасение» имеет четко определенное библейское значение.

#### Вождь спасения

Если мы внимательно вчитаемся в библейский текст, то вдруг откроем для себя, что термин «спасение» понимается нами слишком однобоко, если не совсем узко. Для нас спасение — это возможность попасть в рай и избежать ада. Но авторы Библии вкладывали другой смысл в это хорошо известное понятие. Если говорить несколько упрощенно, то для людей библейской культуры спасение — это то, что связано с Мессией, с Его явлением, служением, Его Царством, наконеи.

Святой праведный Симеон Богоприимец, который, как и Предтеча, умер некрещеным, принимая на руки Божественного Младенца, произнес: видели очи мои спасение Твое, которое Ты уготовал пред лицем всех народов, свет к просвещению язычников

№10, 2013

7



и славу народа Твоего Израиля (Лк. 2, 30-32). Ясно, что речь здесь не о загробных муках или блаженстве. Праведный старец увидел не ад и рай в их физическом исполнении, он держал на руках Спасителя.

Христос — это и есть Спасение, обетованный Мессия, память и откровение о Котором ревностно берегли иудеи, Которого ждали, о Котором вещали все их пророки, потому что именно среди этого народа обещано было рождение Спасителя всего человечества, Вождя Спасения (Евр. 2, 10). Потому и самарянке Сам Господь говорит, что спасение от иудеев (Ин. 4, 22), потому что им принадлежат усыновление и слава, и заветы, и законоположение, и богослужение, и обетования; их и отцы, и от них Христос по плоти, сущий над всем Бог, благословенный во веки, аминь (Рим. 9, 4-5).

Об этом — вся Библия. Эта книга посвящена описанию истории Спасения, повествованию о приходе в мир обетованного Мессии, Семени жены, Которое сотрет главу змия (См. Быт. 3, 15). Потому мы и не можем говорить о спасении вне Христа. Это полная бессмыслица, ввиду тождества Христа и спасения. Нет другого Христа, нет другого Мессии, нет другого спасения. Нет ни в ком ином спасения, — говорит апостол Петр. — Ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись (Деян. 4, 11-12).

Иноверцы могут быть очень хорошими людьми, их культура, философия и традиции могут поражать изобилием смыслов и моральной высотой, прозрения и предчувствия их мудрецов и пророков будут удивительным образом согласовываться с Евангелием, и даже как будто в изяществе и глубине превосходить все наши священные тексты, но это человеческое, слишком человеческое.

Господь через необычное и назойливое видение заставляет апостола Петра переступить через свое еврейское воспитание и несокрушимые предубеждения, чтобы войти в дом язычника и возвестить ему слово спасения. Корнилий сотник добрый человек, не знавший Христа, не ведавший спасения. Человек благочестивый, много молившийся и творивший милостыню, любимый и почитаемый всеми. Можно было ему остаться на этом уровне человеческого добра, — а это немало, — но Господь посылает ему ангела — всего лишь вестника, а не апостола — велеть Корнилию призвать

святого Петра: он скажет тебе слова, которыми спасешься ты и весь дом твой (Деян. 10, 6).

Корнилий — языческий сотник, богобоязненный, добродетельный и благочестивый, может быть, даже святой, но и он нуждался в спасении, то есть во Христе. Потому могу предположить, что одно из самых первых самоназваний христиан было «спасаемые» —  $\sigma\omega$  (оµένοι: Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви (Деян. 2, 47).

Когда мы рассуждаем на темы: спасутся ли иноверцы? как мне спастись? что есть спасение? — нам следует всегда возвращаться к Писанию, а оно говорит, что основанием, целью и самой энергией спасения является Христос, именно Он — Альфа и Омега спасения. Мне не хочется здесь расшифровывать термин «спасение» как соединение с Богом, обожение. Мы не соединения ищем, а Самого Христа, не обожения чаем, а Самого Бога. Ад или рай, добродетели и падения — все меркнет и делается мелким перед Ликом Спасителя, и самые привлекательные посмертные блаженства делаются пустыми и ненужными, если я не с Ним.

Святые не боялись страданий от мучителей и богоборцев, они даже ада не страшились, потому что жили Христом и во Христе. Апостол Павел из любви к ближним, упорным братьям своим по крови, желал быть отлученным (Рим. 9, 3) только ради того, чтобы и они узнали своего Спасителя, встретили Того, Кто есть Сама Жизнь. К такой жертвенности его подвигало Само Спасение, это вопиет в апостоле любовь Христова, живущая в нем, Жизнь, отказавшаяся от Самой Себя ради спасения людей.

Есть люди, твердо убежденные в том, что в христианстве есть ответы на все вопросы. К сожалению или к счастью, это не так, и чем глубже мы проникаемся Христовой истиной, тем больше вопросов встает перед нами. И это совсем не страшно, потому что Евангелие учит нас доверять Богу, а незакрытые вопросы — смиряться, и это очень хорошо, это правильно, ведь смирение — это и есть признак христианства. А где, по каким вехам проведены границы Церкви, мы узнаем не здесь.

Единственный верный опыт проведения этих границ описан в Апокалипсисе: там границы Церкви совпадают с границами Небесного Иерусалима, а это очень красивые стены из драгоценных камней. Вот там вопросов не будет, потому что и без них весело будет и радостно.

#### ИЗБРАН ПАТРИАРХ ЭФИОПСКОЙ ЦЕРКВИ



Архиепископ Иерусалимский Абуна Матиас избран шестым патриархом Эфиопской Церкви. Абуна Матиас победил на выборах, набрав 500 из 806 голосов.

Теперь он будет известен как шестой Патриарх и Католикос Эфиопии, аббат монастыря Святого Таклы Хайманота и архиепископ Аксума.

16 августа 2012 года в Аддис-Абебе в возрасте 76 лет почил предыдущий Предстоятель Эфиопской Церкви Абуна Павел. Тогда Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл направил соболезнование Священному Синоду Эфиопской Церкви в связи с кончиной ее Предстоятеля.

«Его Святейшество был высокоодаренным, разносторонним и глубоко образованным человеком. Он приложил немало трудов для возрождения Эфиопской Церкви, заботился об улучшении богословского образования, развивал церковную благотворительную деятельность. Он был убежденным сторонником межхристианского сотрудничества, уделяя особое внимание развитию отношений с Русской Православной Церковью», — отметил Патриарх Кирилл в своем послании.

Эфиопия приняла христианскую веру еще в IV веке, но с XIII века Эфиопская Церковь подчинялась Коптской, а все епископы в Эфиопии до 1929 года были коптами и назначались Коптским Патриархом в Египте. Более того, на протяжении многих веков единственным епископом в Эфиопии был митрополит-копт.

С начала XX века Эфиопская Церковь стала требовать большей автономии и избрания местных епископов. Автокефалия Эфиопской Церкви, провозглашенная в 1960 году императором Хайле Селассие, была признана Коптской Церковью четыре года спустя.

По данным эфиопских источников, общая численность верующих Эфиопской Церкви насчитывает 30 млн. верующих, что составляет около 60% населения страны.





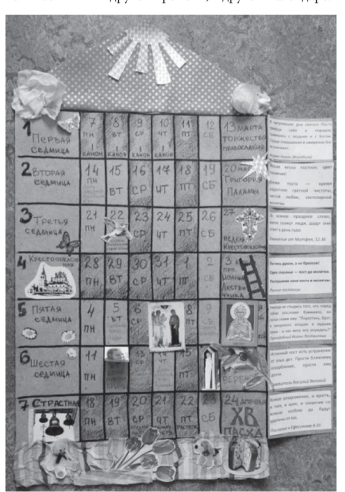
#### Календарь на Великий пост — с детьми

риближается благодатное время Великого поста. Чтобы он принес пользу нашим детям, мы должны постараться донести до них смысл и задачи православного поста. Хорошим подспорьем на этом пути будет совместное изготовление специального великопостного календаря. (Иллюстрации, используемые в данной публикации, отображают календари прошлых лет).

Такой календарь делает пост «наглядным», более понятным для детей. Пост будет разбит на определенные этапы, которые вы вместе будете ожидать и переживать.

Активно участвуя в работе, дети смогут лучше запомнить и понять содержание календаря. На календаре хорошо видно, сколько недель длится пост, как называется каждая из них, в чем ее особенности (на будущий год можно добавить и 3 подготовительные недели). Дни самого строгого поста выделены цветом. Показаны праздники, которые мы празднуем Великим постом, обозначены традиции, связанные с этими праздниками.

Вид календаря создает особое настроение. Сам факт его существования подчеркивает выделение времени Великого поста из всего остального года: мы как будто начинаем жить в другом времени, в другом календаре.



Оформление календаря зависит от вашего желания и настроения. Мы рекомендуем сделать его радостным, весенним, чтобы время поста не ассоциировалось у детей с чем-то мрачным и тягостным, а наоборот, чтобы подчеркнуть ту духовную радость, которую несет нам пост — «эта духовная весна для души...»

Детям понятнее наглядные образы, поэтому календарь можно украсить солнышком, цветами, птичками и бабочками.

#### Ход работы

ам понадобится лист плотной бумаги формата А3 или А2 (можно взять 4 альбомных листа и склеить с изнанки скотчем).

- 1) Расчертим лист так, чтобы получить 7горизонтальных полос (7 недель поста). Сверху и снизу оставим поля для художественного оформления календаря.
- 2) По вертикали расчертим лист на 8 клеток: по числу дней недели плюс место для названия каждой седмицы. Левую колонку желательно сделать шире остальных.
- 3) Верхнее поле календаря раскрашиваем голубой краской или оклеиваем цветной бумагой; наклеиваем солнце, облака, птиц это небо. Сверху его можно вырезать по форме крыши, полукруга или оставить прямым.
- 4) Нижнее поле раскрашиваем зеленой краской, украшаем цветной бумагой, поверх наклеиваем цветы, бабочек это травка. В нашем примере лист цветной бумаги ребенок разрезал на отдельные травинки фигурными ножницами. Некоторые травинки мы отогнули, чтобы придать «полянке» объем.
- 5) В левой колонке, напротив каждой седмицы, указываем ее номер и название. Дополнительно можно наклеить в эти клеточки фотографии храмов, виды весенней природы или другие тематические изображения на ваш вкус.
- 6) Теперь заполняем дни недели. Вписываем во все клеточки число и день недели. На каждом воскресном дне (по-славянски неделя) также пишем





дату и название: Торжество Православия, Григория Паламы, Крестопоклонная, Иоанна Лествичника, Марии Египетской, Вербное, Пасха. Теперь раскрашиваем эти квадратики. Самые строгие дни — черные, остальные оставили белыми. Сразу обговорите, что означает «самый строгий» пост: это зависит от того, как именно постятся дети в вашей семье. Если весь пост не едят только мясного, то в строгие дни — еще и молочного, если не едят конфет, то в строгие дни — вообще никаких сладостей, если пост не соблюдается вообще, то в эти дни он соблюдается — не едите мяса, не смотрите мультики... Самое простое, и самое со всех точек зрения полезное — ограничить количество мультиков и сладкое во время поста. Но это только пример, у вас будет, конечно, свой план.

Строгие дни: все среды и пятницы поста, первая, четвертая (Крестопоклонная) и последняя (Страстная) седмицы.

7) Выделяем важные дни Великого поста. Первые четыре дня, в которые читается Великий покаянный канон Андрея Критского, мы отметили раскрытой книгой со свечой. Такой же значок рисуем в клеточке среды пятой седмицы, когда на вечерне совершается Стояние Марии Египетской.

Изображаем зажженную свечу в клеточках родительских суббот: второй, третьей и четвертой седмиц.

В субботу первой седмицы совершается празднование великомученику Феодору Тирону — этот день можно украсить иконой или изображением колива.

Первое воскресенье Великого поста посвящено празднованию Торжества Православия. Тут уместно наклеить репродукцию иконы или вырезать из золотой бумаги главку православного храма с крестом.

Неделю Григория Паламы мы обозначили символическим изображением нетварного Света, о котором учил святитель.

Неделя Крестопоклонная, бесспорно, должна быть отмечена изображением креста. Сразу же расскажите детям о традиции празднования, чтобы они ожидали этого дня.

Неделю Иоанна Лествичника украсим символическим изображением лестницы.

В Лазареву субботу уставом разрешено употребление икры, поэтому можно изобразить ее. Или вырезать из прошлогоднего настенного календаря икону Воскрешения Лазаря и наклеить в соответствующую клеточку.

Вход Господень в Иерусалим можно украсить настоящей вербочкой, сохранившейся с прошлого года, или ее изображением.



7 апреля, Благовещение Пресвятой Богородицы, украсим изображением белой лилии либо наклеим репродукцию иконы.

22 марта, день памяти Сорока мучеников Севастийских, уместно украсить изображением жаворонка (именно в этот день, по традиции, хозяйки пекут жаворонков из постного теста).

Можно указать в календаре и другие праздники, например, дни рождения или именины, отмечаемые в вашей семье, престольный праздник вашего храма.

8) Отдельное внимание необходимо уделить дням Страстной седмицы.

В Великий Понедельник вспоминается проклятие и иссушение Господом бесплодной смоковницы.

В Великий Вторник вспоминается обличение Господом книжников и фарисеев.

В Великую Среду вспоминается жена-грешница, омывшая слезами и помазавшая драгоценным миром ноги Спасителя.

Главное событие Великого Четверга — установление Господом таинства Евхаристии на Тайной Вечере.

Страстная Пятница — самый страшный день в истории человечества, распятие Господа Иисуса Христа.

В Великую Субботу Православная Церковь воспоминает телесное погребение Иисуса Христа и сошествие Его во ал.

Все эти дни можно отметить иконографическими изображениями событий или только сделать соответствующие надписи.

9) Наконец, делаем самое торжественное и праздничное оформление дня Светлого Христова Воскресения.

10) К правому краю почти готового календаря напротив каждой седмицы приклеиваем листок с кратким душеполезным поучением. Это могут быть пословицы, изречения из Священного Писания или отцов Церкви. Они должны напоминать о чем-то важном, чего можно достичь в пост, о добродетелях, благочестивой жизни. Эти фразы могут быть ориентированы на детей, и тогда это будут очень краткие слова. Например, десять заповедей Моисея, или дары Духа, перечисленные апостолом Павлом, или определения любви из послания к Коринфянам.

Если не ориентироваться только на детей, а подобрать для себя — дети тоже получат пользу, появится повод поговорить с ними о том, что значат эти фразы.

Листочки с текстами подгибаем под лист календаря. В начале каждой недели мы будем отгибать соответствующий листок. Это создает эффект ожидания, и наглядно показывает, какая часть поста уже пройдена.

Желаем вашей семье поста благоприятного!

## МОЛОДЕЖЬ — ЭТО ТЕ, КТО ДОЛЖЕН БЛАГОДАРИТЬ И ТРУДИТЬСЯ





Первый день слета открыла встреча с протоиереем Алексием Уминским, духовником Свято-Владимирской гимназии, настоятелем храма Святой Троицы в Хохлах, членом редколлегии журнала «Альфа и омега», автором статей по православной педагогике, ведущим программ на телевидении.

Темой встречи была общинная жизнь и одиночество в Церкви. Отец Алексий рассказал молодежи о разнице между жизнью по Евангелию и хождением по церковному кругу, о решимости послужить Богу, о вере как блаженном беспокойстве — о тех вещах, которые должны лежать в основе общины, чтобы она не превратилась в простой кружок по интересам. Отец Алексий пожелал молодежи в первую очередь оставаться живыми людьми, которые умеют плакать, любить, сострадать, быть человечными. Ведь человечество создано Богом, чтобы друг в друге нуждаться и восполнять недостатки другого.

На следующий день состоялась встреча с архимандритом Саввой (Мажуко), насельником Свято-Никольского мужского монастыря в г. Гомеле. Отец Савва начал беседу с того, что о молодежи он ничего особенного не знает и как монах с ней особенно не сталкивается. А через полтора часа активной и насыщенной беседы-диалога, когда не оставалось сомнения в его умении почувствовать аудиторию и подружиться с каждым, кто в ней присутствует, он признался, что не считает необходимым как-то выделять отдельно молодежь. «С вами не надо нянчиться или как-то особо выделять, вы те, кто должен благодарить и трудиться».

Второй день слета был наполнен событиями и встречами, среди которых хочется отметить дискуссию о молодежном служении, которую

вел архимандрит Иоасаф (Перетятько), представитель Синодального отдела по работе с молодежью Украинской Православной Церкви. В ней принимали участие молодые люди, представители молодежных инициатив — в Беларуси, на Украине («Молодость неравнодушна»), в России (студенческая ассоциация «Покров», Санкт-Петербург), в Польше. Каждый делился тем, что способна молодежь сделать на местах, если объединить усилия и трудиться, воплощая свои таланты и способности. А отец Иоасаф задавал испытующие и порой неожиданные вопросы, давая возможность молодежи еще раз задуматься, зачем они трудятся, в чем основа всех совместных усилий. И во многом это удалось.

И общий вывод дискуссии перекликается со словами владыки Артемия, председателя ОМБПЦ: «Молодой человек должен осознать, что общение с Богом есть самое высокое благо на земле. Ведь именно осознание близости Бога, ощущение Его промысла в нашей жизни дает силы трудиться и воспитывать себя для Царства Небесного, глубоко погружаясь в смысл земного пути. Воспитание не происходит само собою. Бог так устроил человека, что все его способности и таланты раскрываются лишь в общественной жизни».

Ночью с субботы на воскресенье в Свято-Петро-Павловском соборе была отслужена Божественная литургия по чину святого апостола Иакова. Соборная молитва, совместное пение и древний чин литургии настраивали участников слета на предвкушение скорой Пасхи. Традиционно вершина каждой молодежной встречи — это Евхаристия, которая преображает, соединяет всех в единое Тело Христово и все покрывает любовью.

Всего слет собрал более 220 молодых людей из разных регионов Беларуси, а также гостей из Украины, России, Литвы, Польши. С каждым годом количество участников слета растет. Дом «Кинония», ежегодно собирающий гостей слета, в этом году уже с трудом вмещал молодежь. Но эта теснота, наполненная радостными голосами, неожиданными встречами, беседами до утра, давала лишь больше поводов для общения и развивала умение ужиться вместе на ограниченном пространстве.

Каждый из выступающих на слете, особенно тех, кто на нем впервые, отмечал одну немаловажную особенность: светлые, красивые лица, которые как лучики солнца освещали зал «Дома Москвы», где проходили лекции и дискуссии во время слета. Действительно, атмосфера всего молодежного собрания была дружественной и открытой. Весна светилась в глазах людей, и они открывались навстречу другу другу.

Все в точности, как в послании Митрополита Филарета к участникам слета, где владыка говорит: «В этом году слет открывает свою работу в первый день весны. Этот факт имеет глубокое духовное значение. Не случайно и Светлое Воскресение Христово, навстречу которому движется сейчас Святая Церковь, именуется в святоотеческой традиции «весной спасения». Возраст большинства участников этого форума — это весна жизни, время, когда перед каждым открываются не только перспективы будущего социального становления, но и потенциал грядущего духовного роста. Молодая личность формирует себя и, исповедуя Воскресение Христово, тем самым готовит себя к вечности».

Екатерина ЕВСЮКОВА





#### Ці ведаем мы свой радавод, духоўныя традыцыі продкаў? Наколькі добра сёння захоўваецца памяць пра набожныя народныя звычаі? На гэтыя пытанні паспрабавалі даць адказ удзельнікі традыцыйных Астрожскіх чытанняў, арганізаваных аддзелам Беларускай Праваслаўнай Царквы па супрацоўніцтву з Узброенымі сіламі Рэспублікі Беларусь, Цэнтрам праваслаўнай культуры імя Канстанціна Астрожскага пры прыходзе Нараджэння Багародзіцы ў пасёлку Тарасава Мінскага раёна і брацтвам у гонар Віленскіх

ерапрыемства пачалося перасцярог сучасных журналістаў **IVI**з Бажэственнай літургіі, у якой настаяцелю протаіерэю Сергію Кузьмянкову саслужылі іерэй Аляксандр Кузьмянкоў і клірык Магілёўскай епархіі протаіерэй Георгій Сокалаў. Затым была адслужана ліція ў памяць дабравернага князя Канстанціна Васілія Астрожскага з удзелам курсантаў, прыхаджан, прадстаўнікоў брацтва ў гонар Віленскіх мучанікаў.

мучанікаў у Мінску.

Чытанні адкрыліся выступленнем настаяцеля храма ў гонар Нараджэння Багародзіцы пасёлка Тарасава протаіерэя Сергія Кузьмянкова, які распавёў пра апошнія падзеі прыходскага жыцця, а таксама пра гісторыю Астрожскіх чытанняў, іх выхаваўчы і асветніцкі патэнцыял. Айцец Сергій падкрэсліў значнасць усведамлення кожным маладым чалавекам сваёй адказнасці за працяг патрыятычнай традыцыі, распачатай нашымі продкамі, і найперш, дабраверным князем Канстанцінам Васіліем Астрожскім.

З асноўным дакладам выступіў настаяцель храма-помніка ў вёсцы Лясная Слаўгарадскага раёна Магілёўскай вобласці, кандыдат багаслоўя протаіерэй Георгій Сокалаў, які раскрыў хрысціянскі падыход у ацэнцы народных звычаяў і абрадаў. Ён глыбока прааналізаваў унікальны народны абрад «Свяча», які з глыбінь сівой даўніны дайшоў да нашых дзён, захаваўшы пры гэтым хрысціянскі змест. Айцец Георгій і культуролагаў ад перабольшанага захаплення дахрысціянскім пластом народнай культуры і падкрэсліў, як важна разумець, што хрысціянскія элементы — гэта як раз тое, што выяўляе сапраўдную сутнасць душы і свядомасці беларускага народа. Пра шанаванне народам традыцый продкаў сведчыць і такі факт: абрад «Свяча», распаўсюджаны пераважна на Магілёўшчыне і Гомельшчыне, сёння бытуе ў асобных вёсках Цюменскай вобласці Расіі, жыхарамі якіх з'яўляюцца перасяленцы з Беларусі.

На чытаннях традыцыйна падводзяцца вынікі конкурсу творчых работ, які праходзіць па благаславенню Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага Філарэта, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі ў рамках рэалізацыі Праграмы супрацоўніцтва паміж Беларускай Праваслаўнай Царквой і Узброенымі сіламі Рэспублікі Бе-

Асаблівасць сёлетняга конкурсу, у якім прынялі ўдзел прадстаўнікі органаў і аддзелаў Пагранічнай службы, устаноў адукацыі — Ваеннай Акадэміі Рэспублікі Беларусь і Інстытута пагранічнай службы Рэспублікі Беларусь — увага да духоўна-маральных і культурных традыцый свайго роду, сям'і, да ўшанавання духоўна-культурных святынь малой радзімы.

Сёлета, па словах старшыні журы конкурса доктара філалагічных навук, прафесара Івана Чароты, на конкурс паступіла некалькі

дзясяткаў розных па тэматыцы і ўзроўню напісання прац. Лепшым з іх прадастаўлена права выступіць на чытаннях. Члены журы адзначылі станоўчую рысу сёлетняга конкурсу — імкненне аўтараў да самастойнасці ў раскрыцці тэмы, выкарыстанне імі мясцовых крыніц — матэрыялаў з раённых і абласных краязнаўчых музеяў, мясцовай перыёдыкі, з гісторыкадакументальных кніг «Памяць».

Раскрываючы тэму конкурса, аўтары выказалі цікавыя думкі наконт важнасці захавання нацыянальных, духоўных і сямейных традыцый ва ўмовах сучаснай глабалізацыі і дэградацыі маральных каштоўнасцей. У большасці работ падкрэслівалася роля праваслаўных традыцый у выхаванні патрыятызму, фарміраванні духоўна-культурнай і грамадзянскай свядомасці сучаснай моладзі.

Па выніку конкурса дыпломамі, граматамі і памятнымі падарункамі ўзнагароджаны курсанты Ілля Гакуць і Ілля Кудрын, старшы прапаршчык Ганна Емельянчыкава і прапаршчык Марына Заяц, яфрэйтар Ала Голік і лейтэнант Андрэй Луд, прапаршчыкі Міхаіл Хоміч і Анастасія Радаман.

У заключэнне ўдзельнікі чытанняў з цікавасцю выслухалі слова старшыні камісіі па рабоце з моладдзю Віленскай і Літоўскай епархіі, клірыка храма ў гонар святых Канстанціна і Міхаіла ў Вільнюсе айца Канстанціна Лазукіна. У прыватнасці, госць расказаў пра ўшанаванне князя Канстанціна Васілія Астрожскага на сучасных літоўскіх землях, пра гісторыю Канстанціна-Міхайлаўскага храма, пабудаванага ў Вільні ў 1913 годзе і прысвечанага памяці гэтага выдатнага асветніка, царкоўнага і грамадскага дзеяча.

Кастусь АНТАНОВІЧ

#### Книжная полка

## НЕ ДОЛЖНЫ БЫТЬ ПОТЕРЯНЫ ДЕТИ



В издательстве Московской Патриархии вышла книга врачапсихотерапевта, более 20 лет проработавшего в области семейной психотерапии, Надежды Афанасьевны ДРОБЫШЕВ-СКОЙ — «Не должны быть потеряны дети» (в №№ 21-23 за 2011 год мы публиковали интервью с Надеждой Афанасьевной -«Помогите созреть внутреннему человеку»). Книга долгожданная и без сомнения — нужная. Первая книга Н. А. Дробышевской «Детская правда» была выпущена 10 лет назад и имела широкий общественный резонанс. Сегодняшняя книга — это логическое продолжение первой, написана она с подсказки и по просьбе учителей. Работая длительное время в структуре обл-

исполкома, автор изучала потребности различных аудиторий (учителя, юристы, врачи, чиновники и, конечно, родители и дети), с которыми приходилось работать по решению проблем семьи, семейного неблагополучия, социального сиротства, преступности несовершеннолетних. Книга содержит описание реальности сегодняшней семьи и ответы на те вопросы, которые ставились и совместно рассматривались в аудиториях.

Главной целью автора являются интересы детей, их счастливое детство в родной семье. Ничего другого! «Чтобы любой вдумчивый читатель, даже не имеющий сегодня проблем с воспитанием детей, смог через описанные истории увидеть и узнать в чем-то себя, а значит упредить на ранних стадиях беду и в своей семье», — пишет автор.

Книга написана не для однократного прочтения, она может быть в помощь в трудных ситуациях в семье, связанных и с взаимоотношениями родителей, и с воспитанием детей.

Н. А. Дробышевская убеждает читателя, что сегодня воспитание семьей и школой внутреннего человека «по совести, по правде, по Богу» является обязанностью, долгом, гражданской, нравственной и патриотической позицией всякого человека в нашем государстве.

Предлагаем вашему вниманию две главки из новой книги.

#### «Что вы с этими отморозками возитесь!..»

Влюбой мой приезд в школах всегда готовили мне «трудных», чтобы я с ними что-нибудь сделала, как-нибудь их «вылечила». Хотя у меня глубокое убеждение, что надо начинать с нас, взрослых — родителей, учителей, врачей и т. д., но я никогда не отказывалась ни от какой аудитории. И в этот раз мне приготовили аудиторию старшеклассников, разных.

Я впервые была в этой школе. Захотела зайти в учительскую, о чем и попросила директора. Зашли, поздоровались, директор представил меня.

Как всегда на подобных встречах, я начала с того, что объяснила: пришла не учить, а поделиться опытом, рассказать о медикопсихологических аспектах проблемы семейного неблагополучия, о том, во что выливается для детей отсутствие нравственного воспитания в семье. Страдают от этого

и учителя, которым приходится исправлять то, что родителями упущено, изуродовано. Но чтобы помочь детям, нужны огромные духовные силы. Когда их не хватает, учитель раздражается, злится, обижается. В таком состоянии и предмет хуже преподавать, и ученику трудно помочь; думаешь, как бы самому с собой справиться. «Учителя, — писал митрополит Антоний (Храповицкий), — когда получают дерзости от учеников... ожесточаются потом и сами, и святое учебное дело становится пыткой и для учителей, и для учеников, но изменить такое положение в нормальное легче последним, нежели первым».

Выслушав меня, один из педагогов неожиданно сказал:

 Да что вы с этими отморозками возитесь, надо хорошими детьми заниматься!

И добавил еще много чего в этом же духе. Мои попытки вставить ответную реплику были безуспешны. Я хотела объяснить, что именно для того, чтобы обеспечить лучшую жизнь хорошим детям, надо оздоравливать всю среду их обитания, а значит, заботиться о том, чтобы было меньше плохих детей. Нужно воспитывать всех детей.

Раздраженный педагог «разгромил» меня в пух и прах. Впервые за 5 лет моей работы в этой должности, обладая определенным опытом полемики, я не сумела защитить себя и «трудных» детей. «Отморозки! Вмазать их в стенку». И всё.

После встречи с учителями я пришла к старшеклассникам. Их было около тридцати, может, чуть больше. Я представилась и сказала, что нам предстоит побеседовать о сегодняшних проблемах, которые бывают в семье и у детей. Здесь же, в классе, присутствовали директор школы и заместитель председателя районной комиссии по делам несовершеннолетних.

Начали беседу. Ребята сразу же согласились с тем, что об этих проблемах нужно с ними говорить. Потом обсудили книгу «Детская правда», которую многие читали. Наш разговор сосредоточился на семье. На мой вопрос, надо ли семейные отношения строить по определенным правилам или лучше жить как получится, школьники единодушно ответили, что следует придерживаться правил.

— А какие это правила? — спросила я. — Есть ли они? И если есть, то где их взять?

Ответы были самые разные:

В Конституции.



— В Кодексе о браке и семье. Кто-то сказал:

В Библии.

Один мальчик предложил:

— Можно у соседей учиться.

Он не походил на счастливого ребенка, и я интуитивно почувствовала, что у него проблемы.

— И что? У тебя есть такие соседи?!

Да! —серьезно ответил он.

— Ты можешь о них что-нибудь рассказать?

Конечно.

И мальчик стал описывать своих соседей, какой там хороший отец и как он воспитывает детей. Подросток рассказывал взахлеб об их благополучной жизни, о том, что у них никогда не бывает ссор, разборок, матерщины. Я взглянула на директора, на его удивленное лицо. Видимо, это было для него неожиданностью.

Затем мы говорили о воспитании. По мнению ребят, начинать воспитывать ребенка в четырнадцать лет поздно, это надо делать с раннего детства, приучать к труду, закалять волю, и пример должны подавать родители. Если же в семье никто детьми не занимается, то потом их воспитывают в милиции, колонии. Но это уже не помогает, и не надо называть это воспитанием.

- Теперь многие рожают без мужа, продолжила я, рожают малолетки, рожают и отказываются от своих детей. Как вы к этому относитесь?
- Эти мамы-малолетки сами ничего не понимают, как они могут воспитать этого ребенка? Они его и изуродуют. А в детском доме тоже плохо.
- Надо, чтобы была семья и настоящие родители.
- Среди чужих дети будут несчастны. Только семья.
- Надо, чтобы и родители умели не ссориться.
- Ребята, сказала я, вот сейчас против СПИДа проводят разные акции. Как вы думаете, что сегодня нужно делать, чтобы не заболеть СПИДом?

Кто-то упомянул безопасный секс.

- А что это такое? поинтересовалась я.
- Это когда пользуются презервативом.

Другой ответил:

- Это когда один партнер.
- Что? удивилась я. Один партнер? Тогда можно?

Раздался смех. Кто-то сказал:

— Нет, надо, чтобы были муж акцию, с которой я столкнулась и жена. Но сегодня все живут в учительской. Дети, не получа-

не так. Не по правилам. Всем ющие воспитания в семье, и ро-

Далее вместе пытались дать нравственную оценку всему, что мы слышим и видим вокруг. Пытались разобраться, как сегодня можно помочь детям сформировать собственное убеждение в ценности нравственной жизни.

Довольно интересным мне представляется следующее наблюдение. Часто при первой встрече с ребятами складывается впечатление, будто они спокойно относятся к сексу, свободным связям, беспорядочной половой жизни. Многие кажутся циниками. Но при более углубленном общении обнаруживаешь такую глубокую потребность в чистых отношениях и в дружбе, и между полами, что просто диву даешься.

Наша встреча подошла к концу. Я пообещала старшеклассникам, что обязательно постараюсь написать об их искреннем желании видеть счастливые семьи и воспитанных детей. Это уже задача всех взрослых — родителей, учителей и чиновников.

Вышли из класса. Директор, не скрывая своего удовлетворения беседой, сказал:

— Встреча прошла замечательно, потому что вы психотерапевт.

Он прав, но только отчасти. Быть просто психотерапевтом недостаточно. В нашей работе надо опираться на православные традиции. Стараться делать все искренно, с любовью, естественно.

— А знаете, про какого соседа говорил этот мальчик? — спросил вдруг директор.

Я вопросительно посмотрела на

— Про того педагога, который спорил с вами в учительской. Он ведь, когда говорил про отморозков, этого мальчика имел в виду.

Я обмерла. Прошу у директора разрешения опять зайти в учительскую. Зашли. Рассказала учителям о нашей встрече, о чем мы беседовали с ребятами. Затем, обращаясь к этому педагогу, сказала:

— Один ученик говорил про свой идеал отца, семьянина, говорил про своего удивительного соседа...

Педагог, прежде такой воинственный, изменился в лице. Теперь он был смущен, растерян. Он все понял.

Да, педагогам тяжело. Их не просят о помощи, им чаще приказывают, что и вызывает ту реакцию, с которой я столкнулась в учительской. Дети, не получающие воспитания в семье, и родители, не умеющие воспитывать детей, — реальность нашего века, и никуда нам от нее не деться. Сегодня учителя сами нуждаются в пробуждении и подкреплении духовных сил. Но без Церкви, без веры в Бога духовное возрождение невозможно.

Педагог должен осознавать, что ему, как и психиатру, которого учат не обижаться на пациента, если тот нагрубит, оскорбит, ни при каких обстоятельствах не следует сердиться на ученика.

Как врач понимаю, что если во мне появились раздражение или обида — это мой прокол, мой непрофессионализм. С христианской точки зрения — грех, в котором нужно раскаяться.

#### Консультация для внучки

днажды ко мне за помощью обратилась бабушка — учитель русского языка и литературы с более чем 35-летним стажем. Она одна воспитывает 12-летнюю внучку, родители которой разошлись. Дочь уехала за границу устраивать свою личную жизнь, вышла замуж за иностранца. Бывший зять живет в этом городе, у него другая семья. Девочку хотят выгнать из школы. Учится она хорошо, проблем нет. Но поведение!..

Бабушка на пенсии, однако продолжает работать — надо собрать денег, чтобы внучку отправить за границу к матери.

Я предложила ей прийти ко мне вместе с внучкой.

— Что вы, — испугалась бабушка, — если она узнает, что я была у психотерапевта, то она побьет и меня, и вас!

Тогда мы придумали, как устроить встречу. Решили, будто я ее давняя знакомая, приехала в командировку, случайно встретились и договорились вечером пообщаться в гостинице. Так и сделали.

Они пришли вместе, в руках у бабушки торт.

Здороваемся.

— Вот хорошо, — говорит девочка, — торт будем есть, а вообще-то она жадная... ничего не покупает. Дед был, так он ничего для меня не жалел...

Бабушка смущается.

Задаю вопрос:

- А кто у вас в доме главный?
- Эта, что ли?— и кивком внучка показывает на бабушку.

Я ужасаюсь. Она же бабушка! Да к тому же учительница русского языка и литературы! В русской литературе столько положительных примеров для воспитания детей! А тут: «Эта, что ли?»

Разве мы собственным детям не педагоги? Д. И. Менделеев говорил: «Знания без воспитания — меч в руках умалишенного». У меня родители были простые люди, крестьяне, но чтобы кто-то из моих сестер и братьев мог сказать подобное, об этом даже помыслить невозможно. Так жалко стало эту бабушку, притихшую, растерянную.

Продолжаю спрашивать девочку:

- А кто в школе у вас главный?
  - Из детей, что ли?
- Назови из детей, если из учителей нет главных.
  - Завуч главная.
  - Почему завуч?
- Потому что она в коридоре кричит.
  - А кто в городе главный? Называет мэра.
- Как ты думаешь, у мэра есть какие-то правила, по которым все мы, горожане, должны жить?
- Конечно, есть. Он и сам выполняет то, что ему велит президент.

Отвечает уверенно. Смышленая.

— A кто вообще во всем мире главный?

Девочка поднимает руку и по-казывает на небо.

- А там есть правила, по которым нам надо жить здесь, на земле?
- Конечно, есть, чеканит она, а потом, помолчав, добавляет: Но я их не знаю.

Я рассказываю ей о заповедях. Моя собеседница слушает внимательно, а когда я заканчиваю, замечает:

— Если бы взрослые выполняли их, то и дети бы тоже...

Вот оно, по сути, то самое главное, из-за чего страдает эта девочка, а с нею и все, кто рядом.

Молчим. Вдруг девочка поворачивается к бабушке и ни с того ни с сего приказывает:

— Сиди ровно, ровно сиди, а то мочалку к шее привяжу!

Я слушаю и ничего не понимаю.

Бабушка поясняет:

— Это она надо мной издевается. Я ей так раньше говорила, чтобы у нее была правильная осанка.

А девочка уточняет:

— Слишком часто говорила.

Такой вот состоялся разговор. Девочке он понравился, и она просила еще о встрече. Явный дефицит нормального общения.

## БРОНЗОВЫЕ ВЕСТНИКИ

Вбрестском Свято-Николаевском соборе в Брестской крепости 21 февраля 2013 года состоялось освящение колоколов (кампанов). Чин освящения состоялся после Божественной литургии в крепостном храме, и возглавил его секретарь Брестского епархиального управления протоиерей Петр Романович в соборном сослужении брестского духовенства и священников из России, Польши и Украины.

Колокола были подарены храму еще осенью 2012 года, в памятный для прихода день Димитрия Солунского. Именно в этот день 17 лет назад, после долгих лет разрухи, в гарнизонном соборе было совершено первое богослужение. Десять новых коло-



колов — подарок спортсменов-борцов Беларуси и России — были подняты и установлены на звоннице церковно-приходского здания. Дополнив ряд из уже существующих 7 колоколов, подаренных правительством Украины в 2003 году, «небесная арфа» гарнизонного собора стала обладателем уникального комплекта «голосов». Самый большой колокол весит 2 тонны, самый маленький — 10 кг. Подобный колокольный набор есть только

в одном из храмов г. Витебска.



Поэтому возникла идея создать школу звонарей при Свято-Николаевском гарнизонном соборе для обучения своих прихожан. За благородное начинание взялся инициатор этой идеи Олег Пожарный, выпускник минской школы звонарей Белорусской Православной Церкви. Сегодня практику на звоннице собора про-

ходят 6 молодых прихожан. Здесь они постигают азы колокольного звона, учатся понимать и различать их разное «пение».

Еще в Ветхом Завете законопослушному Моисею Бог повелел сделать серебряные трубы, чтобы, услышав их зов, народ Божий готов был к служению Богу и имел ограждение против врагов. Эти серебряные трубы и были прообразами колоколов. А звон колокола с тех пор отождествляется с голосом Бога.

Истинное мастерство звонаря во все века восхищает сердце человека. В молитве на освящение колоколов есть такие слова: «...Да глас звенения его услышавше, противныя воздушныя силы далече от оград верных твоих отступят...».

Ведь где колокола — там и вера, а где вера — там и спасение.

Ольга РОЛИЧ, г. Брест

№10. 2013

## Общее дело ПОМОГИТЕ СПАСТИ ЗРЕНИЕ ЛЕРЕ

Уважаемая редакция газеты «Царкоўнае слова»!

Березовская районная организация Белорусского фонда мира уже не раз к вам обращалась за помощью, и благодаря неравнодушным читателям газеты, а именно их безвозмездной помощи, многие детки поправляли свое здоровье.

Сейчас мы снова вынуждены обратиться к вам с просьбой о помощи Валерии Квашниной из г. Белозерска Брестской области 2000 года рождения.

На протяжении 4 лет родители борются за здоровье глазок доченьки. За этот промежуток времени было проведено 8 операций в г. Уфа (Р $\Phi$ ), и получены хорошие результаты. Лера практически не видела одним глазом, и на втором зрение быстро исчезало. Благодаря оперативному вмешательству, вопреки всем прогнозам докторов, удалось вернуть зрение и восстановить второй глаз. Но случилось то, чего не ожидали: на фоне самой причины (токсоплазмоза) случился рецидив, и теперь поражения идут на оба глаза. В ноябре 2012 года Лерочка была срочно госпитализирована в Центр пластической хирургии и офтальмологии в г. Уфа для срочного лечения. Выписана с улучшением, но спустя месяц у девочки снова случился рецидив, в ближайшее время маме с дочкой опять нужно ехать на восстановительную операцию.

На каждую такую поездку в Уфу уходит около 3 тысяч долларов, а их уже было 9. Помимо этого, родителям приходится каждую неделю возить ребенка на контроль в Минск, на транспортные услуги уходит много средств.

На протяжении всего этого времени Районная организация Белорусского фонда мира поддерживает семью Квашниных, так как в многодетной семье таких средств для лечения и проведения операций нет. И мы просим вас помочь в сборе на очередную



операцию для восстановления зрения Лерочки, и заранее очень благодарны вам.

Средства просим перечислять на счет Брестского областного отделения Белорусского фонда мира № 3015500145011 «Приорбанк» ОАО ЦБУ 500 в г. Бресте, МФО 153001749, УНП 200257978 с обязательной пометкой «На лечение Валерии Квашниной».

По всем интересующим вопросам можно обращаться по тел: 209-76-09 (МТС) к Резько Валентине Васильевне.

## Валентина РЕЗЬКО, председатель районной организации Белорусского фонда мира

**P.S. от редакции:** Буквально накануне сдачи номера мама Леры со слезами рассказала: «4-ый рецидив за три месяца. Сегодня обнаружили, снова очаг выстрелил, проревела весь вечер, не могу я больше... Леру час уговаривали делать укол под глазное яблоко, кое-как согласилась. Тут только одно лечение предлагают — гормоны.

Не дождались мы апреля, и легкой операции нам не видать. Как настроиться на «развал» глаза, который был только что полностью здоров, а теперь его состояние хуже того, который не видел? Лерочка с первой парты уже не видит, очки не корректируют ничего. Плачем обе. Завтра будем созваниваться с Уфой, договариваться о том, когда нам выезжать и сколько примерно денег надо, счет ведь выдавался на первый рецидив, когда схема была упрощенная, а сейчас...»

## ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

15

Радио

1 канал

Каждую среду

11.30-11.40 звучит проповедь:

• протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск).

#### Каждый второй четверг 11.30-11.40 звучит проповедь:

• протоиерея Александра Почепко (г. Борисов).

9 марта, суббота

1 канал

8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура». В субботу в 21.30 на канале «Культура» повтор программы)

• Судьбы и тайны великих святынь.

10 марта, воскресенье

1 канал

#### 7.30 «Духовное слово»

- Проповедь на воскресное Евангельское чтение протоиерея Георгия Тюхлова (г. Борисов).
- Церковный календарь. Сырная седмица.
- Никифоров-Волгин. Кануны Великого Поста.

Православное интернетрадио «София» слушайте на сайте radiosofia.by

Круглосуточно

#### Телевидение

9 марта, суббота

«Беларусь 1»

8.30 «Існасць»

 История и святыни Новогрудской епархии.

«Беларусь 2» 7.30 «Благовест»

Ведущий — Павел Шемчук.

#### 10 марта, воскресенье ОНТ

#### 9.05 «Воскресная проповедь» (с субтитрами)

 Ответы на вопросы телезрителей.
 Ведущий — протоиерей

Феодор Повный (г. Минск). **Примечание:** в программе возможны изменения



#### Синодальный паломнический отдел БПЦ приглашает совершить паломничество

10.03 Жировичи, Вел. Кракотка 16.03 Крысово, Станьково

17.03 Полоцк, Логойск

24.03 Жировичи, Сынковичи

#### Россия, Украина, Прибалтика:

272-11-96, 272-06-45 www.piligrim.by

8-11.03 Вырица, С.-Петербург **15-18.03** святыни Москвы 22-25.03 Почаев, Кременец 29.03-1.04 Тихонова п., Оптина п., Шамордино, Калуга 5-8.04 Киев,

12-15.04 Крыпецы, Псков, Печеры, Изборск 19-22.04 Хотьково, Троице-Сергиева лавра, Радонеж 25-29.04 Дивеево, Муром, Владимир

31.03 Слуцк, Микашевичи, Туров **7.04** Ляды, Крысово

13.04 Марьина Горка, Бобруйск 14.04 Жировичи, Вел. Кракотка

#### Зарубежье:

еженедельно Греция (Афон) **17-25.05** Италия **4-11.04** Израиль 7-14.05 Болгария, Румыния ежемесячно Грузия 27.09-7.10 Италия, Греция, Болгария, Румыния

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

## БЕСЦЕННЫЙ

роженец Жлобина, митрополит Нижегородский и Арзамасский У Георгий (Данилов), стараниями которого в 2012 году в нашем городе был построен и освящен храм во имя преподобного Серафима Саровско-



го, передал в дар новому приходу две уникальные плащаницы ручной работы — с изображением лежащего во гробе Иисуса Христа и усопшей Богородицы, выполненные местными золотошвейками.

За дарами в Нижний Новгород ездила казначей прихода Мария Царкевич. Несмотря на большую занятость, владыка Георгий нашел время принять землячку и передать через нее свое благословение жлобинчанам.

Недавно после воскресной литургии настоятель храма преподобного Серафима Саровского протоиерей Леонид Михайловский совершил чин освящения плащаниц. В этот же день перед святынями преклонились сотни верующих.

Николай ШУКАНОВ Фото Анатолия ГАЛИЧА

## «ПОДВЕШЕННАЯ» ПОДПИСКА



По состоянию на 5 марта ре-**Царкоўнає** дакцией газеты подписаны и будут получать с апреля нашу газету два человека в г. Могилеве, один чело-

век в г. Глусске, один — в г. Минске. Две подписки оформлены на отделение круглосуточного пребывания инвалидов и престарелых агрогородка Заемница. На данный момент имеется 17 свободных «подвешенных» подписок на апрель-май-июнь.

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар Харытонаў Андрэй Юр'евіч

Заснавальнік: Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы, 220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

> Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» №10, 8 сакавіка 2013 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 4800.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. Заказ №172 Нумар падпісаны да друку 5 сакавіка 2013 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 ад 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

#### БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного спонсора, мы выходим в свет благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска. Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты: Nº 3015000004189

в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603. ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 8 (017) 203-33-44. e-mail: tsar.sl@sppsobor.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

В подписном каталоге с. 72