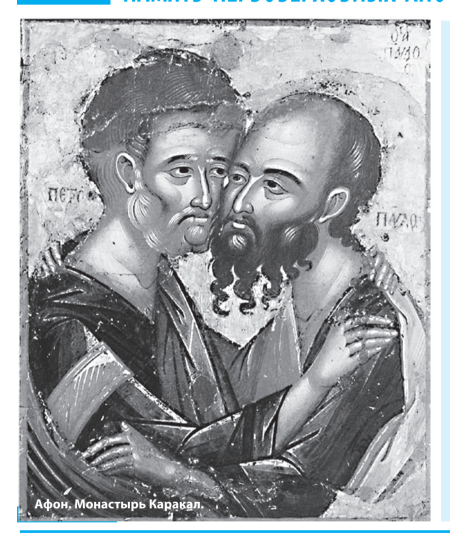
утверди, боже, святую православную веру, православных христиан во век века!

## **ліпеня** Беларускі праваслаўны штотыднёвік. 27 (473), 2011 r. Выдаецца з красавіка 1992 года.

**12 июля** 

### ПАМЯТЬ ПЕРВОВЕРХОВНЫХ АПОСТОЛОВ ПЕТРА И ПАВЛА



#### Молитвословия святым первоверховным апостолам Петру и Павлу

#### Тропарь, глас 4

Апостолов первопрестольницы и вселенныя учителие, Владыку всех молите, мир вселенней даровати и душам нашим велию милость.

#### Кондак, глас 2

Твердыя и боговещанныя проповедатели, верх апостолов Твоих, Господи, приял еси в наслаждение благих Твоих и покой: болезни бо онех и смерть приял еси паче всякаго всеплодия, Едине сведый сердечная.

#### Величание

Величаем вас, апостоли Христовы, весь мир ученьми своими просветившия и вся концы ко Христу приведшия.

#### ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:

ОТ ХРИСТА они научились **ЛЮБВИ** 

БОГОМ **ЗДАННАЯ** 

ОБИТЕЛЬ

**УТРАЧЕННЫЕ** СВЯТЫНИ ДЕРЕВНИ СКИТОК

АД ПРАДЗЕДАЎ СПАКОН ВЯКОЎ НАМ ЗАСТАЛАСЯ СПАДЧЫНА...

и возрождаются

смысл

**ДЕВСТВА** 

ОБШЕЕ ДЕЛО

СВЯТЫНИ...

10

Подписаться на газету «Царкоўнае слова»

можно с любого месяца. Подписка принимается в любом отделении связи.

Стоимость подписки на 1 месяц — 5590 руб., на 3 месяца — 16770 руб., на 6 месяцев — 33540 руб.

Подписной индекс

#### - ‡Царкоўнае Слова

### КАЛЕНДАРЬ

10 июля воскресенье

Неделя 4-я по Пятидесятнице. Преподобного Сампсона странноприимца (ок. 350); праведной Иоанны мироносицы (I); обретение мощей преподобного Амвросия Оптинского (1998); священномучеников Александра и Владимира пресвитеров (1918); преподобного Серапиона Кожеезерского (1611); преподобного Георгия Иверского, Святогорца (1065); преподобного Мартина Туровского (1150). Собор преподобных отцов Псково-Печерских.

Утр. - Лк. XXIV, 1-12. Лит. - Рим. VI, 18-23. Мф. VIII, 5-13. Прп. Сампсона: Гал. V, 22 – VI, 2. Лк. XII, 32-40.

#### 11 июля понедельник

Седмица 5-я по Пятидесятнице. Мучеников бессребреников и чудотворцев Кира и Иоанна (412); преподобных Сергия и Германа, Валаамских чудотворцев (ок. 1353); священномученика Василия диакона (1918); преподобномученицы Севастианы (1938); преподобного Ксенофонта Робейского (1262); преподобного Павла врача; иконы Божией Матери «Троеручица» (VIII).

Утр. - Лк. I, 39-49, 56. Лит. - Рим. XII, 4-5, 15-21. Мф. XII, 9-13, и за вторник: Рим. XIV, 9-18. Мф. XII, 14-16, 22-30. Богородицы: Флп. II, 5-11. Лк. X, 38-42; XI, 27-28

#### 12 июля вторник

Славных и всехвальных первоверховных апостолов Петра и Павла (67). Святителя Григория, митрополита Ираклийского; Касперовской иконы Божией Матери (1853-1855).

Утр. - Ин. XXI, 15-25. Лит. - 2 Кор. XI, 21 – XII, 9. Мф. XVI, 13-19.

#### 13 июля среда

Собор славных и всехвальных 12-ти апостолов: Петра, Андрея, брата его, Иакова Зеведеева, Иоанна, брата его, Филиппа, Варфоломея, Фомы, Матфея, Иакова Алфеева, Иуды Иаковля или Фаддея, Симона Зилота и Матфия. Священномученика Тимофея пресвитера (1918); преподобномученика Феогена (1939); преподобного Петра, царевича Ордынского (Ростовского) (1290); святителя Софрония, епископа Иркутского (1918); Балыкинской (1711) и Горбаневской (1786) икон Божией Матери.

Рим. XV, 7-16. Мф. XII, 38-45. Ann.: 1 Кор. IV, 9-16. Мк. III, 13-19.

#### 14 июля четверг

Бессребреников Космы и Дамиана, в Риме пострадавших (284); священномученика Аркадия пресвитера (1918); священномученика Алексия диакона (1942); мученика Потита (II); преподобного Петра патрикия (854); праведной Ангелины, деспотисы Сербской (XVI). Рим. XV, 17-29. Мф. XII, 46 – XIII, 3. Бессребреников: 1 Кор. XII, 27 – XIII, 8. Мф. X, 1, 5-8.

#### 15 июля пятница

Положение честной ризы Пресвятой Богородицы во Влахерне (V); святителя Московского Фотия, всея России чудотворца (1431); святителя Иувеналия, патриарха Иерусалимского (ок. 458); Пожайской (XVII), Феодотьевской (1487) и Ахтырской (1739) икон Божией Матери. Рим. XVI, 1-16. Мф. XIII, 3-9. Богородицы: Евр. IX, 1-7. Лк. X, 38-42; XI, 27-28.

#### 16 июля суббота

Мученика Иакинфа (108); святителя Филиппа, митрополита Московского и всея России, чудотворца (1652); священномученика Антония, архиепископа Архангельского (1931); преподобных Анатолия (XII) и Анатолия затворника (XIII) Печерских; благоверных князей Василия и Константина Ярославских (XIII); святителя Василия, епископа Рязанского (1295); преподобных Иоанна и Лонгина Яренгских (1544—1545); преподобного Александра, обители «Неусыпающих» первоначальника (ок. 430).

Утр. - Ин. X, 1-9. Лит. - Свт.: Евр. XIII, 17-21. Ин. X, 9-16. Ряд.: Рим. VIII, 14-21. Мф. IX, 9-13.



30 июня

#### **MOCKBA**

Участники Московского демографического саммита, прошедшего в российской столице, высоко оценили опыт Белоруской Православной Церкви, сообщает church.by.

В этом международном форуме, на который собрались политики, ученые, религиозные и общественные деятели из России, США, стран Центральной и Западной Европы, приняла участие и делегация Белорусской Православной Церкви.

На первом пленарном заседании протоиерей Всеволод Чаплин огласил приветствие Святейшего Патриарха его участникам.

«Проводимый по инициативе Всемирного конгресса семей, этот форум отстаивает неприкосновенность человеческой жизни, выступает против абортов, так называемых однополых браков, эвтаназии, наркомании, алкоголизма», — отмечает Патриарх Кирилл в своем приветствии участникам Конгресса.

Убежден, что мы должны ясно сказать: господа, вы перепутали левое с правым, преисподнюю с небом, правду с ложью. Ваша логика пытается поставить человечество с ног на голову. При этом мы, сторонники традиционной семьи, должны ясно понимать: нас большинство. Большинство не только почти во всех странах мира, но и в масштабах человечества. И значит, наша система ценностей должна определяющим образом влиять на правовые и политические установления как на национальном, так и на международном уровне».

Председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества отметил важность развития сотрудничества представителей разных народов и религиозных традиций в деле отстаивания ценности традиционной семьи. Для этого, по словам отца Всеволода, необходимы обмен опытом и информацией, объединение гражданских усилий.

Руководство Всемирного конгресса семей высоко оценило опыт Белоруской Православной Церкви в области решения демографических проблем. Организаторы Конгресса выразили желание познакомиться с инициативами Белорусской Православной Церкви и государства в указанной сфере уже на белорусской земле.

На пленарном заседании в день открытия на тему «Метатехнологии осуществления демографической политики» выступил сопредседатель оргкомитета белорусской церковно-государственной программы «Семья — Единение — Отечество» Владимир Грозов.



3 июля

#### Собор славных и всехвальных 12-ти апостолов

Митрополит Антоний СУРОЖСКИЙ

### ОТ ХРИСТА ОНИ НАУЧИЛИСЬ ЛЮБВИ

Мы празднуем сегодня день святых апостолов; и мы не всегда отдаем себе отчет, как мы должны быть им благодарны за то, что мы сейчас веруем во Христа, что мы можем Ему молиться, просто за то, что мы — Христовы. Им было дано так много, что они могли бы замкнуться на этом и сказать: для меня этого хватит на всю жизнь... Апостол Иоанн, говоря об апостольском свидетельстве, пишет: мы говорим о том, что мы видели, что мы слышали, что мы осязали... Они говорят о Христе, Которого они знали как друга и познали как воплощенного Бога; они могли бы, восприняв такое неописуемое, бездонное богатство, уйти в себя и жить этой вечностью, этой славой, этой глубиной новой жизни, открывшейся в них.

едь выход на проповедь был Ведь выход на --- они должны были говорить о том, что для них было дорого, что часто, верно, хотелось сохранить в тайне. Но эту тайну они открыли всему миру, потому что она была нужна миру и потому что от Христа они научились любви.

И открытие этой тайны миру стоило им дорого: апостолы ценой своей жизни и ценой своей смерти передали эту радость другим. За раннюю проповедь в Иерусалиме, за то, что они говорили о Христе, о новой жизни, которая пришла в мир, о новой радости и вечности, которые победили все, апостолов не только изгоняли — их били, их сажали в тюрьмы, их всячески мучили. И когда они вышли в широкий, далекий мир — который для нас теперь стал довольно-таки небольшим, но тогда измерялся человеческим шагом — они шли, шли через пустыни, плыли через моря, проходили через леса, подвергались опасности от разбойников, от бури, от лжебратий, как говорит Павел. И все это потому, что их сердце было полно такой любовью, такой жалостью ко всему, что чудо вечной жизни, радость о Христе они не могли сохранить для себя, а должны были ею делиться и давать, пока они живы; и ни один из них, кроме апостола Иоанна Богослова, не умер естественной смертью в старости; все пострадали: кто был обезглавлен, кто распят, кто иначе умучен; и все же, видя, как собратья умирают от этой проповеди, апостолы шли, шли и проповедовали, потому что не могла удержаться их душа замкнутой, не могла удержаться в их душе и проповедь жизни и любви.

Мы слышали сегодня их имена; как часто бывает, что, когда читается в церкви Евангелие, люди слушают и думают: когда же этот перечень имен придет к концу? Что в этих именах?.. Да в этих именах настоящие, живые люди! Это не просто имена — это имена тех людей, благодаря которым мы сейчас живы, благодаря которым мы сейчас познали Христа. Не было бы этих имен — была бы пустыня в наших душах.

Будем же вспоминать каждое из этих имен, будем их повторять, как повторяешь имя родного, дорогого человека, брата, отца, сестры, невесты; будем повторять это имя благоговейно, ласково, потому что эти люди, простые рыбаки, так полюбили Бога, что свою жизнь отдали за каждого из нас. Ведь каждое слово евангельское, которое касается нашей души, — это живое слово или Матфея, или Луки, или Марка, или Иоанна, либо кого иного из писателей Нового или Ветхого Завета. Эти люди нам говорят с этих страниц, и эти люди нам говорят с крестов, на которых они были распяты, с костров, на которых они горели, из пустынь, где они изнывали жаждой, из глубин морских, где они проводили, как апостол Павел, целую ночь и целый день, борясь за жизнь: не за свою, а чтобы дойти до такого места, где люди еще не слыхали о Христе, куда не донеслась весть о жизни, о радости, о Боге Живом, Который не постыдился стать, как один из нас, хрупким, уязвимым.

Как дороги и значительны эти имена... Но что они говорят кроме этого? Разве мы хоть чуть-чуть похожи на этих апостолов? Разве из церкви или евангельских слов, или



из радости братского общения с родными нам по вере мы не стараемся извлечь все тепло, всю надежду, всю любовь, всю силу, все ликование, весь свет, который они нам могут дать, — а извлекши, храним их в нашей душе, чтобы ими насладиться, вместо того, чтобы, возгоревшись огнем любви и Духом Святым, забыв о себе, спешить к кому-нибудь из тех обездоленных, жаждущих, несчастных, у которых нет радости в душе, которые не верят жизни, которые не знают, что Бог верит в них вплоть до становления человеком и до распятия на кресте.

Как мы замкнуты! И благовестив, и радость, и любовь, и жизнь в наших душах чахнут, вымирают, потому что нет им простора, ибо то, что Бог нам дает, это не робкий порыв, а такая сила, которая не может удержаться в малых, узких наших сердцах. Это дается нам не для сладостного воспоминания, а для того, чтобы жить всем простором жизни земной и жизни небесной. Если мы не будем жить так, то не удержим в себе небесной радости...

Вдумаемся в этот образ жертвенной, самозабвенной, ликующей, поистине крестной любви апостольской, и станем друг ко другу, ко всякому человеку, встреченному на пути, и ко всякому человеку, о котором что-то подскажет нам наше сердце, относиться как они; и тогда наш мир станет светлей, теплей, тогда Христос найдет Себе место на этой земле, где все больше и больше Он отвергается и отстраняется и не потому, что Он не заслуживает преданности, любви и служения, а потому что мы, которым дана весть, даже для себя не умеем ее сохранить!



Пристальный и вдумчивый взгляд позволяет усмотреть в этой красоте символическое значение. Крепость с высокими толстыми стенами, с суровыми и молчаливыми стражами-башнями зорко охраняет сады с плодовыми деревьями и цветами, устремленные ввысь купола, весь монастырский мир с золотыми крестами и поющими колоколами. Крепость символизирует монастырскую строгость, недоступность монастыря и каждого инока в отдельности и вообще каждой истинно верующей христианской души для греховного мира, осаждающего и монастырь, и иноков, и всех верующих со всех сторон.

#### Архимандрит Иоанн Крестьянкин

вято-Успенский Псково-Печерский монастырь - этот воистину Дом «неизреченных чудес» Пресвятой Богородицы — вот уже более пяти веков остается оплотом Православия на северо-западной окраине России. По древнему местному преданию, начало ему было положено выходцами из Киево-Печерской обители, бежавшими в псковские пределы в конце XIV века или в первые десятилетия XV столетия из-за непрекращающихся крымско-татарских набегов. По-видимому, именно в это время и появились в глухом лесистом овраге у ручья Каменца, неподалеку от границы с Лифляндией, никому неведомые монахи-пустынники, ставшие первыми насельниками будущего Печерского, то есть пещерного, монастыря. Имена их остались неизвестны, и летописная история обители сохранила для нас лишь имя ее «начального инока» — преподобного

Общепризнанной исторической датой создания Псково-Печерского монастыря считается 1473 год — дата освящения соборной Успенской церкви, выкопанной в песчаном холме у ручья преподобным Ионой — непосредственным основателем обители, бывшим прежде священником, в миру — Иоанном. По

преданию, преподобным Ионой была принесена в Печерский монастырь и первая святыня обители — образ Успения Божией Матери, от которого в день освящения первого монастырского храма стали совершаться чудеса исцелений.

В 1521 году монастырь обрел чудотворную икону Успения Богоматери «в житии» — с житийными клеймами (образ был написан иконописцем Алексеем Малым по заказу псковских «торговых людей» Василия и Феодора — ред.). Это сейчас главная святыня монастыря, по молитвам сердечным помогающая и исцеляющая. С обретением чудотворной иконы монастырь переместился с горы вниз, и монашеские келии были поставлены против Успенского храма.

Концу 20-х годов XVI века, при игумене Герасиме, упорядочилась внутренняя жизнь обители: игумен составил общежительный устав по образцу Киево-Печерского, учредил чин церковной службы по преданию древних монастырей, постановив, чтобы богослужение совершалось ежедневно в Успенском соборе. И сегодня свято хранит обитель древние традиции, соблюдая строгий общежитийный устав, особую форму смирения, отличавшую Псково-Печерских монахов. Любовь, внимание и доброжелательность как будто разлиты в воздухе обители. Самобытная простота и естественность всех ее насельников, без различия чинов и званий, согревают сердца входящих в монастырь.

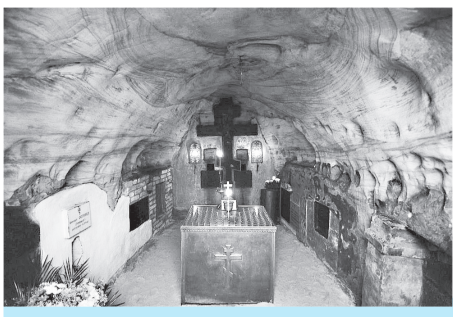
Образцы кротости, смирения и истинной братской любви всегда подавали старцы монастыря — архимандрит Иоанн (Крестьянкин), архимандрит Александр (Васильев), игумен Адриан (Кирсанов), архимандрит Досифей (Сороченков), архимандрит Феофан (Молявко), архимандрит Нафанаил (Поспелов).

ревнейший из храмов — Успенский собор — ископан в горе, лишь северная, обращенная к монастырю стена сделана из камня. Здесь, в центральной части храма, помещается главная святыня обители — древняя чудотворная икона Успения Богоматери. Воз-

№27, 2011







Одна из пещерных церквей

ле глухой южной стены храма устроена глубокая ниша, в ней помещается рака с мощами святого преподобномученика Корнилия.

Летописные сказания Псково-Печерского монастыря донесли до потомков житие игумена Корнилия. В возрасте 28 лет, в 1529 году, преподобный Корнилий был избран игуменом. При нем число братии монастыря возросло от 12 до 100 человек. Он расширил и украсил обитель, прокопал пещеры далее в глубь горы. В 1541 году был построен трапезный храм в честь Благовещения Пресвятой Богородицы на месте вынесенной за ограду, «на дворец», церкви во имя сорока мучеников Севастийских (она стала приходской церковью Печерского посада — ныне г. Печоры). Именно трудами игумена Корнилия устроена вокруг монастыря каменная ограда с крепостными башнями и тремя укрепленными воротами, которая превратила обитель в неприступную крепость. В 1565 году построен и освящен надвратный Никольский храм.

Преподобный Корнилий просветил Святым Крещением ходившие во тьме язычества соседние народы — чудь, эстов и сету, устроил для новообращенных несколько храмов. Он помогал больным, сиротам, нуждающимся; в дни морового поветрия ходил по деревням, ободрял здоровых, кормил и напутствовал больных, отпевал умерших. И эти традиции свято хранит и продолжает монастырь. Преподобный занимался и литературным трудом: его перу принадлежат, в частности, «Повесть о начале Печерского монастыря» и одна из Псковских летописей.

При игумене Корнилии Псково-Печерский монастырь приобрел значение не только ведущего духовного и оборонного, но и культурного центра Псковской земли. В середине XVI столетия здесь велась летопись древнего Пскова и была собрана богатая по тем временам библиотека, в частности, сохранившая для нас список XV века известной древнерусской повести «Сказание о погибели земли Русской». Эта библиотека ныне — главное богатство обители.

Монастырские предания хранят память и о жестокой и страшной гибели своего игумена-просветителя, миссионера. Ложно обвиненный перед Иоанном Грозным в связях с Литовским княжеством, преподобный Корнилий 20 февраля 1570 года принял мученическую кончину (по древнему монастырскому преданию, царь сам отсек мечом голову игумену Корнилию, а затем,

раскаявшись, на своих руках отнес тело преподобномученика к Успенскому храму по дороге, названной с тех пор «кровавым путем» — *ped*.). Тело игумена Корнилия было положено в стены пещеры, где пребывало 120 лет. В 1690 году его нетленные мощи помещены в медную посеребренную раку, где и поныне хранятся и творят чудеса исцеления.

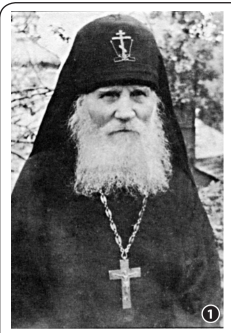
пасное приграничное положение обители и усилившийся в середине XVI века натиск на Псковскую землю со стороны немецкого Ливонского ордена привели к тому, что Псково-Печерский монастырь постепенно стал не только местом спасения христианских душ и миссионерским, просветительным центром, но и мощной крепостью северо-западной Руси, выдержавшей многочисленные осады войсками Стефана Батория, Ходкевича, Густава-Адольфа, Карла XII.

Утратив значение пограничной крепости после Ништадтского мира (1721 г.), Псково-Печерская обитель еще более прославилась в подвигах духовных высокой жизнью насельников, по молитвам которых не оскудевает милость Божия к ищущим небесного утешения у Печерских святынь. Особенным народным почитанием пользуются древние чудотворные иконы Успения Божией Матери, «Умиление» (список со знаменитой Владимирской) и «Одигитрия», Казанская икона Божией Матери и резной образ святителя Николая («Никола Можайский»). (Также в обители в особом ковчеге хранится десница святой мученицы Татианы, переданная в обитель в 1977 году — ред.)

Прикладываются благоговейно паломники к святыням монастыря, и оживают в памяти россиян строки А. С. Пушкина:

Животворящие святыни, Земля была без них мертва, Без них нам целый мир — пустыня, Душа — алтарь без Божества.

од за годом, столетие за столетием и сама Псково-Печерская обитель превращалась в выдающийся историко-культурный памятник. Крепостные монастырские стены общей длиной около 700 метров окружают великолепный архитектурный ансамбль, образуемый рядом храмов. Сейчас в обители насчитывается одиннадцать храмов; из них три — пещерные: Успения Божией Матери (1472–1473 годы, расширен в 1522–1523







#### Псково-Печерские подвижники

Монастырь всегда славился духовными подвигами своих насельников. Во все время существования обители в ней не гас огонь старческого служения.

Одним из светильников веры православной был преподобный иеросхимонах Лазарь, подвизавшийся затворником в конце XVIII – начале XIX вв.

При посещении Печерской обители семьей государя Николая II последний имел духовную беседу с подвизавшимся тогда в монастыре старцем Феодосием.

Более 60 лет служил Богу и людям иеросхимонах Симеон (Желнин) (фото 1), духовно окормлявший не только монастырскую братию, но и многочисленных мирян, паломников, приходивших к нему за духовным советом. 1 апреля 2003 года иеросхимонах Симеон был прославлен в лике святых.

После Великой Отечественной войны в Псково-Печерскую обитель приехали старцы с Валаама, перед войной перевезенные со святого острова в Финляндию. Ие-

росхимонахи Михаил (Питкевич), Лука (Земсков) (фото 2) и другие старцы были как бы духовным мостом, соединяющим Старый Валаам и святую Печерскую обитель.

Схиархимандриты Агапий (Агапов) (фото 3), Пимен (Гавриленко) продолжили подвиг старческого служения в 60-70-е годы минувшего столетия. Всероссийскую известность получил архимандрит Иоанн (Крестьянкин), духовные наставления которого вошли в сокровищницу церковного Предания.

годах, перестроен в середине XVIII века), преподобных Антония и Феодосия Киево-Печерских (1523) и клад-бищенский — Воскресения Христова (XIX–XX века); остальные храмы — обычные, «надземные».

Особым почитанием в народной памяти пользуются монастырские пещеры, и поистине замечательно, что здесь никогда не бывает тяжкого запаха тления, несмотря на то, что некоторые гробы в стенах пещер едва покрыты землей, а в большой нише, где хоронят братию монастыря, гробы стоят совершенно не засыпанные землей. Вход в пещеры — рядом с Успенским собором. Над входом восстановлена древняя надпись: «Богом зданные пещеры». В монастырских пещерах покоятся тела сотен верных сынов России: и простых иноков, и крестьян-ополченцев, стрельцов — как непосредственных защитников этой героической крепости, так и воинов, погибших на полях Ливонской войны, — представителей известных родов — Бутурлиных, Назимовых, Пушкиных, Мусоргских (погребали здесь и архиереев, в их числе выдающийся православный иерарх митрополит Вениамин (Федченков) — ред.).

Тишь раз за всю многострадальную историю обители она оказалась за пределами России. В 1920 году по Тартусскому договору город Печоры отошел к Эстонии. Обитель по-прежнему оставалась неугасаемым светильником православной веры, в ней не прекращались богослужения, но братии монастыря пришлось немало потерпеть от властей.

В 1944 году гитлеровцы, отступая, увезли с собой сокровища монастырской ризницы (возвращена в монастырь только в 1973 году — *ped.*). Пострадал во время войны храм во имя Архистратига Михаила (в результате военных действий были разрушены или сильно пострадали многие монастырские здания — *ped.*).

В конце 1940 — начале 1950-х годов начинается возрождение обители. Восстанавливаются в первозданном виде крепостные стены и башни, идет ремонт монастырских храмов.

Но самое главное — расцветает духовная жизнь обители. В октябре 1957 года в Печерский монастырь по воле Божией приезжают Валаамские старцы — иеросхимонах Михаил, схиигумен Лука, схимонах Николай и другие. Вместе со псково-печерским старцем Симеоном они возродили в обители лучшие традиции православного подвижничества и старчества.

Более пяти веков Печерская обитель являет нам свое наивысшее предназначение, завещанное русским монастырям преподобным Сергием, а им воспринятое от древних отцов — пробуждает веру в неверующем, умиротворяет душу смущенного, утешает печального, укрепляет малодушного, указывает путь спасения ищущему его. Древняя обитель — истинный оплот Православия, островок Святой Руси в бушующем житейском море...

(печатается в сокращении) Архимандрит Таврион, насельник Псково-Печерского монастыря №27. 2011 7







1 июля

#### ПАРИЖ

Представители православной молодежи Беларуси приняли участие в XII-м Всезарубежном съезде православной молодежи в Париже, сообщает church.by.

От Русской Православной Церкви в работе форума принимает участие делегация во главе с председателем Синодального отдела по делам молодежи епископом Бронницким Игнатием.

Форум проходит по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и Первоиерарха Русской Зарубежной Церкви митрополита Восточно-Американского и Нью-Йоркского Илариона.

Во французскую столицу съехались более ста православных молодежных лидеров из Австрии, Бельгии, Франции, Германии, России, Австралии, Беларуси, Польши и других стран. Среди участников съезда — представители Корсунской и Сурожской епархий и других зарубежных учреждений Московского Патриархата, а также епархий Русской Зарубежной Церкви. В работе форума также участвуют представители экзархата русских церквей в Западной Европе Константинопольского Патриархата.

Девиз форума — «Новые формы молодежного служения Святой Церкви, сохраняя чистоту Православия». По словам организаторов, одной из главных задач съезда является знакомство молодых людей из разных стран друг с другом, а также с различными новыми формами миссионерской деятельности. В программе мероприятия — лекции, семинары, богослужения и посещение православных святынь.

Планируется, что один из будущих Всезарубежных съездов молодежи пройдет в России.



3 июля

#### **ГРОДНО**

Состоялся крестный ход, приуроченный ко дню празднования Собора Белорусских святых, сообщает sobor.by. Традиционно крестный ход проходит по улицам города Гродно. В крестном ходу принимают участие прихожане всех городских храмов во главе с духовенством, а также паломники из других населенных пунктов епархии. Перед началом крестного хода в храмах города была совершена Божественная литургия. Шествие крестного хода началось от Свято-Борисо-Глебской (Коложской) церкви. В этот день владыка Артемий совершил литургию на белорусском языке. По завершении литургии духовенство и прихожане отправились крестным ходом к строящемуся храму в честь Собора Белорусских святых.

Участники крестного хода с песнопениями прошли по улицам города, принимая в свои ряды все новые и новые группы прихожан городских храмов. Среди участников были также военнослужащие Гродненского гарнизона и курсанты военного факультета Гродненского государственного университета им. Я. Купалы.

По прибытии крестного хода к цели путешествия в притворе строящегося храма был совершен молебен. После молебна с архипастырским приветственным словом к собравшимся обратился управляющий Гродненской епархией епископ Гродненский и Волковысский Артемий.

Торжества завершились совместной трапезой, приготовленной прихожанами храма, членами сестричества в честь Веры, Надежды, Любови и матери их Софии и военнослужащими Гродненского гарнизона.

В строящемся храме постепенно подходят к концу работы по внутренней отделке, установлен иконостас. Во многом благодаря молитве и деятельной помощи горожан храм будет освящен уже в этом году.

#### нью-йорк

Обнаружена считавшаяся утраченной картина Леонардо да Винчи «Спаситель мира» (Salvator Mundi), пишет в июльском номере журнал ARTnews. Подлинность картины подтвердили крупнейшие независимые эксперты, в том числе сотрудники музея Метрополитен и Национальной галереи в Лондоне.

Картина принадлежит группе артдилеров, которые приобрели ее в начале 2000-х годов на неких торгах в США. Как рассказал один из владельцев полотна, нью-йоркский артдилер Роберт Саймон, оригинальное изображение Леонардо много раз перерисовывали, закрашивали и реставрировали, поэтому приобретенная картина была больше похожа на копию. Однако после нескольких лет реставрации, когда все лишние слои краски были сняты, под ними обнаружился оригинал Леонардо.

Около двух лет назад картину показали четырем ведущим экспер-

там по Леонардо, в том числе руководившему реставрацией «Тайной Вечери» итальянцу Пьетро Марани и почетному профессору Оксфорда Мартину Кемпу, который 40 лет изучал творчество да Винчи. По словам одного из этих специалистов, картина потеряла цвет, а также находится не в идеальном состоянии, но «впечатление производит сказочное».

Леонардо написал «Спасителя мира» в 1506-1513 годах для короля Франции Людовика XII. В XVII веке картиной владели английские короли Карл I и Карл II, однако затем она исчезла из виду до второй половины XIX века, когда картину приобрел британский коллекционер сэр Фрэнсис Кук. В 1958 году наследники Кука ошибочно атрибутировали картину ученику Леонардо Джованни Больтраффио и продали ее на аукционе Sotheby's за 45 фунтов стерлингов.

В ноябре 2011 года «Спаситель мира» будет выставлен в лондонской Национальной галерее. Выставка откроется 9 ноября и продлится до 5 февраля 2012 года.



4 июля

#### **МАРЬИНА ГОРКА**



На территории Аграрнотехнического колледжа г. Марьина Горка будет возведена часовня, сообщает church.by.

По благословению Митрополита Филарета епископ Борисовский Вениамин освятил крест на месте постройки часовни в честь мученицы Татианы в Аграрно-техническом колледже.

Освящение креста было приурочено к 135-летию учебного заведения, которое спустя 70 лет вновь обретет свой храм. Архиепископ Пинский и Лунинецкий Стефан и епископ Борисовский Вениамин совершили молебен перед началом доброго дела.

«Нашей стране нужны не только высокообразованные люди, но и высокодуховные люди. Это добрый пример и доброе начинание, которое крайне необходимо поддерживать нам, и благие плоды будут явлены нам в скором времени», — сказал затем владыка Вениамин.



# **УТРАЧЕННЫЕ СВЯТЫНИ ДЕРЕВНИ СКИТОК**

В 20 километрах от Гомеля, вниз по течению Сожа, на левом берегу реки находится небольшая деревня Скиток. Саму деревню найти непросто, так как она плотно окружена многочисленными дачными участками, называемыми Скитковскими. Живописная природа, богатые на рыбную ловлю река, затоки, озера, щедрые на дары леса и земля издавна привлекали сюда людей. Когда-то здесь находился Терешковский мужской монастырь в честь Рождества Пресвятой Богородицы. Свое название он получил от близлежащей околицы Терешковичи, откуда был родом основатель монастыря. Здесь хранилась древняя чудотворная икона Божией Матери, на поклонение которой стекались тысячи православных богомольцев.

ревнерусский край, имевший некогда своим князем святого равноапостольного Владимира, во время основания Терешковского монастыря принадлежал Польше. Когда Русь сбросила татарское иго, она стала возвращать себе свои старые земли и начала воевать с поляками. Поляки стали строить на границах крепости и селить здесь военных людей, называемых шляхтою. Шляхетский род Климовичей, исповедовавших православие, поселился в околице Терешковичи. Особенно почитал этот род житие иноческое. И вышло это из-за такого случая.

Три сына основателя Терешкович отправились на охоту. Один из братьев нечаянно убил другого брата, приняв его за медведя. Это так подействовало на невольного братоубийцу, что он немедленно оставил мир и поступил в монахи в один из Киевских монастырей. По имени оставшегося брата Клима стал именоваться весь дальнейший род. Было это в XVI веке.

Один из потомков Климовичей, монах по имени Варлаам, во второй половине XVII века на берегу реки Сож основал Терешковский мона-Единственным желанием смиренного основателя монастыря было — чтобы жертвы Богу и хвала Божия не переставали вечно возноситься в монастыре. Далее он отписывает монастырю в вечное владение свои земли и угодия, просил своих близких и родственников не нарушать его завещания, не врываться в монастырские владения и не причинять вреда и убытков святому месту и братии во Христе, снабдил обитель всей необходимой утварью, облачениями и богослужебными книгами.

«Если же кто Бога не боялся, отважился причинить вред или убыток обители святой, да будет проклят — анафема, как нарушитель святых мест», — так заканчивает свое завещание инок Варлаам.

Перед кончиной престарелый инок Варлаам окончательно посвятил себя служению Богу, приняв схиму с именем Варсонофий.

Первым игуменом монастыря был некий инок Иоиль, человек умный и деятельный. Он установил в обители строгий и надлежащий образ жизни. Службы совершались непрестанно, все свое время братия, число которой постоянно увеличивалось, проводила в молитвах и трудах. Даже заграничные чернецы, жившие до того времени в пущах и пустынях, прослышав о строгой богоугодной жизни в новом монастыре, приходили сюда и просили принять их в обитель. Также привлекала их уединенность и расположенность этого уголка вдали от суетного мира и больших дорог. Более месяца, в весенний разлив Сожа, монастырь был отрезан от мира. Дивную картину представлял собой остров во время цветения яблочно-грушевого монастырского сада.

лавную святыню монастыря составляла чудотворная икона Божией Матери, которая находилась в монастырской церкви в честь Рождества Пресвятой Богородицы. Она привлекала многочисленных богомольцев из близлежащих окрестностей и отдаленных областей. Уже вдревности она источала благодат ную силу. В тяжелые моменты жизни, когда ничто на земле не может остановить скорби и горе, многие христиане обращались здесь к помощи Богородицы. По их молитвам и вере получали они эту помощь, о чем свидетельствовали благодарственные дары в виде серебряных подвесок, кулонов, цепочек, которыми была увешана вся икона.

По преданию, святую икону привезли из Киева при основании обители. Написана она была на липовой доске размером 7 на 6 вершков (1 вершок — 4,44 см — ред.) древнегреческим письмом, имела большое

сходство с Почаевской иконой Божией Матери. По описанию, Пресвятая Дева держит Богомладенца на правой руке, слегка склонив к Нему голову. Лик Ее печален. Младенец прильнул к Ней, как бы желая утешить Свою Пречистую Матерь.

Ничто не предвещало монастырю тяжелые времена. Но противостояние Польши и православной России обострялось. Поляки стали принуждать православный белорусский народ к принятию унии и католичества. К 1756 году в Гомельском крае осталось только три православных храма: в деревнях Уть, Старой Белице и Юрковичах, остальные были отняты в унию или разорены. Защиты православным искать было не у кого.

Не избежал этой участи и Терешковский монастырь. Несмотря на то, что в 1720 году королем Польши монастырю был дан привилей, по которому обитель получала права и преимущества на совершение обрядов согласно древним обычаям, в 1743 году (на 60-м году своего существования) монастырь был обращен в униатский. Под влиянием старосты-поляка приняли унию и жители околицы Терешковичи, родственники основателя монастыря.

Только после раздела польских земель в 1795 году, когда Гомельщина оказалась в составе Российской империи, права православных были восстановлены. Климовичи вспомнили, что они ближайшие наследники основателя монастыря, стали жалеть о своем отступничестве и падении обители. Их просьба о присоединении к православию Терешковского монастыря была исполнена Могилевским архиереем: в сентябре 1795 года монастырь и церковь вновь были освящены по православному обряду.

Перед выездом униатские монахи разграбили монастырское имуще-

№27, 2011

ство, отправив его полякам Фащам в их имения Носовичи и Улуковье. Сильно желали они забрать с собой и чудотворную икону Божией Матери. «Сначала икону скрыли в монастырском огороде, в конопле. Но Божия Матерь чудесно указала нахождение Своей иконы одной богобоязненной женщине, и святая икона была вновь поставлена в церкви. Тогда униаты запрятали икону в один из своих многочисленных сундуков, но принимавший церковь гомельский протоиерей Григорович обнаружил их злой умысел, и икона снова была возвращена в церковь».

Но некогда богатую обитель возродить не удалось. За время нахождения в униатском владении она пришла в полное запустение, разрушились постройки, были утрачены земельные угодья, пашни и леса. Церковь перешла в разряд приходской. Она была настолько бедной, что сосуды, облачение, книги для совершения службы заимствовались из Спасо-Преображенской церкви Гомеля.

Но с течением времени жизнь в Скитке вошла в обычную колею. Богомольцы вновь тысячами стали притекать к иконе Божией Матери, прося у нее помощи и защиты в своих скорбях и болезнях. Многие тяжелобольные, прикованные к постели, приглашали притч со святою иконою к себе на дом и получали исцеления. Такие путешествия совершались часто и на очень далекие для того времени расстояния. Особенно часто исцелялись дети и роженицы.

Празднование в честь иконы совершалось в 10-ю пятницу по Пасхе. В 1810 году святыня была облачена в серебряную ризу. Этому предшествовали следующие события. Проживавший в Петербурге брат скитковского священника, некто Бардовский, заболел тяжелой болезнью. Врачи объявили болезнь неизлечимой, и больной начал готовиться к смерти. В это время во сне он увидел благолепную женщину в скромном одеянии, которая сказала ему, что если он оденет бедную женщину, находящуюся в Скитке, то выздоровеет. Больной тотчас написал скитковскому священнику с просьбой указать такую бедную женщину. Но среди местных жителей в то время не было ни одной такой женщины. После долгих размышлений братья пришли к выводу, что под одеянием надо понимать ризу к Скитковской иконе Божией Матери. Больной тотчас заказал серебряную ризу, и когда ее доставили в Скиток и украсили икону, он выздо-

ывший монастырский храм был деревянным, простоял он почти 200 лет. В 1876 году, на том же древнем городище, где иноком Вар-

лаамом был устроен Терешковский монастырь, на казенные средства был построен новый храм — каменный.

Из письменных источников известны имена священников, некогда служивших в Скитковской церкви: в 1798 году — иерей Иов Бардовский, в 1870 — Гавриил Кутневич, позднее — протоиерей Михаил Иоаннович Леплинский (умер в 1906 году), с 1906 до 1917 года — Стефан Шафрановский.

мутное время началось в стране после октябрьского переворота. Мародеры, бандиты, а потом государственные реквизиции и изъятия не оставили в храме ничего ценного. С этого времени о судьбе Скитковской иконы ничего не известно. Существует предание, что часть наиболее ценных вещей и икон были сокрыты священнослужителями на территории бывшего монастырского подворья, но, возможно, икона находится в музейных запасниках или в частной коллекции.

Осенью 1943 года, во время освобождения Гомельщины от немецких оккупантов, Скитковская церковь была окончательно разрушена. Деревня Скиток отступающими немецкими войсками была полностью сожжена, вместе с ней и 5 жителей, которые не успели скрыться. По слухам, здесь был расстрелян один священнослужитель, спасавший людей от гибели.

осле завершения Великой Отечественной войны церковь так и не возродилась. Ее кирпич был использован местными жителями для бытовых нужд. О святости этого места постепенно забыли. Дряхлые яблони и груши из монастырского сада стыдливо спрятались среди молодого подлеска и кустарника. Древний тополь в пять охватов погиб от удара молнии. На месте старого монастырского кладбища выросли дачные домики, на древнем городище шумные компании устраивают веселые пикники. Появляются «черные копатели», пытающиеся найти чтонибудь ценное, так как это место не охраняется государством.

Но Матерь Божия и здесь явила чудо. Каким-то образом сохранились и не пострадали надгробный памятник священника М. Леплинского и красивый железный крест матушки, похороненных за алтарем храма. Чьи-то заботливые руки установили вокруг них металлическую ограду, приносят цветы и поддерживают порядок. Необычный крест оказался в поле зрения современных мародеров, его пытались выкопать и вырвать трактором, но он не пострадал.

Квеликому сожалению, в некоторых населенных пунктах те места, где ранее находились



Скитковский храм Рождества Пресвятой Богородицы. Начало XX века.

храмы, воспринимаются жителями как обыкновенные клочки земли, где можно устроить свалку, проложить дорогу, пасти скот. Наверное, это происходит как по незнанию, так и по причине безразличия, духу безбожия, заложенных в советские атеистические времена. Возникло желание там, где это возможно, обозначить святые места. Испросив благословение, группа верующих из Гомеля изготовила поклонные кресты и памятные таблички к ним. Было установлено 5 поклонных крестов в Ветковском районе как в жилых поселках, так и в выселенных деревнях Бартоломеевка и Дудичи.

Поклонный крест был установлен также на месте Терешковского монастыря и Скитковской церкви. И вот, спустя некоторое время, прозвучала заупокойная лития над могилами отца Михаила и матушки Акилины, совершился чин освящения поклонного креста, установленного на высоком валу древнего городища. Радостно стало оттого, что желание праведного старца Варлаама, чтобы «хвала Божия по месту святом не уставала и на потомные часы», отчасти нам удалось исполнить.

**P.S.** Хотелось бы обратиться к читателям с просьбой: если кто-нибудь из вас располагает какими-либо сведениями о судьбе или местонахождении Скитковской чудотворной иконы Божией Матери, сообщите об этом в Гомельский Свято-Тихвинский женский монастырь по телефону 8-0232-95-20-71. Храни Вас Господь!

#### Сергей МОРОЗОВ,

по материалам «Могилевских епархиальных ведомостей», «Скитковская икона Божией Матери» (Вильна, 1890 года)



Дзе карані мае? Дзе тая крыніца, тыя вытокі, з якіх пайшоў мой род? І ці насамрэч так ужо істотна, дзе і як жылі, працавалі, служылі мае продкі? Тым больш, што не пакінулі яны мне ані маёмасці нерухомай, ні скарбаў у скрынях. Можна, канешне, абвінаваціць у гэтым каго заўгодна - савецкую ці польскую ўлады, войны першай паловы XX стагоддзя, саміх продкаў, якія не змаглі стварыць належнага грунту для нашчадкаў. На жаль, у наш час большасць людзей заклапочаны менавіта гэтым: што пакінуць сынам і дочкам – <u>кватэру, дачу, машыну, сядзібу, упрыгожанні. І</u> нашчадкі чакаюць ад бацькоў галоўным чынам скарбаў матэрыяльных, успрымаючы гэта як належнае.

ле, на шчасце, ёсць месцы, Адзе забываешся пра ўсе гэтыя мітуслівыя рэчы. І нават калі глядзіш на чыстае поле, дзе калісьці стаяў хутар з садам і домам, у якім нарадзілася твая маці, — усведамляеш, што пакуль жывеш сам, пакуль можаш паказаць дзецям і ўнукам сваім гэта месца, — ты сапраўдны, ты не з'явіўся з небыцця, сілы твае прараслі з гэтай урадлівай глебы. Тым больш, што захаваўся Храм. Не засталося ні вышэйзгаданага дома, у якім дзесяцігоддзямі жылі мясцовыя прыходскія свяшчэннікі, ні дома псаломшчыка, які таксама паасобку стаяў непадалёк, а храм на могілках стаіць, нагадваючы пра вечнасць, як і старажытныя курганы пры дарозе, што вядзе да бліжэйшай вёскі.

Граму споўнілася роўна ⊾150 гадоў, больш за 30 настаяцелямі ў ім былі мой прадзед, дзед і яго брат. Прыблізна з 1920 года і да закрыцця царквы ў 1951 годзе служылі ў храме свяціцеля Мікалая каля вёскі Грыцкевічы Нясвіжскага раёна свяшчэннікі Аляксандр, Георгій і Серафім Хільтовы. Апошні яшчэ шмат гадоў, можа, да пачатку 1960-х, жыў на хутары Беразняк, побач з могілкамі, і ўсё спадзяваўся, што вось-вось улады дазволяць адчыніць храм. На хутары не было нават электрычнасці, але айцец Серафім не спяшаўся пераязджаць бліжэй да новага месца службы, у вёску Сноў. І ўсё ж такі прыйшлося пакінуць свой родны кут. А зямля пуставала нядоўга — краіне патрэбны былі ворныя землі, тым больш у гэтым урадлівым краі.

І Беразняк знік з карты Беларусі, але застаўся ў душы і ў свядомасці. Кожны год і ў дзяцінстве, і пазней мы ездзілі «ў Беразняк», на самой справе спыняючыся ў Снове і наведваючы могілкі каля Свята-Мікалаеўскай царквы, з сумам назіраючы, як прыходзіць у заняпад храм. Але храму пашанцавала, і воляй Божай у пачатку 1990-х аднавілася прыходскае жыццё. Царква стаіць асобна, да бліжэйшых вёсак, у тым ліку Грыцкевічаў, па 1,5-2 км. Метраў праз 200 ад могілкавай агароджы пачынаецца Баранавіцкі раён, але жыхары суседняй вёскі Ятвезь, цяпер ужо з іншай вобласці, па-ранейшаму наведваюць менавіта гэты храм. На богаслужэнне едуць на роварах бабулі і сталыя жанчыны, вялікую групу (мабыць, з Ятвезі) прывозіць аўтобус (хутчэй за ўсё, калгасны). Пад'язджаюць і легкавікі, але кіроўцы ў пераважным толькі высаджваюць бабулек і едуць далей па сваіх справах.

Айцец Васілій Краеў з'яўляецца настаяцелем храма ужо чатыры з паловай гады і час дарэмна не губляе. Хаця Свята-Мікалаеўская царква — не адзінае месца яго служэння (другое — храм у вёсцы Аношкі), бацюшка не дзеліць прыходы па рангах і аднолькава клапоціцца пра абодва. І справа не ў тым, што канкрэтна зроблена (рамонт ці што яшчэ), — галоўнае, у храме ёсць жыццё, здзяйсняецца богаслужэнне. І людзі ідуць да храма. I няхай гэта ў асноўным тыя, хто памятае царкву яшчэ да яе закрыцця 60 гадоў таму, але яны прыводзяць з сабой унукаў і праўнукаў. Сыны

і дочкі не мелі ў свой час такой радасці, а зараз занятыя працай, але ў іх нашчадках — будучыня храма. A яшчэ яна — у памяці тых, хто выйшаў з гэтай зямлі і не забыўся пра яе, хто наведвае мясціны продкаў ці проста прыязджае раздзяліць з прыхаджанамі радасць супольнай малітвы. Мясцовыя людзі рады гасцям, запрашаюць да сябе.

Так было і 25 чэрвеня, у дзень святкавання 150-годдзя храма. На службах з удзелам архіерэяў месцічам нячаста даводзіцца прысутнічаць. У 2006 годзе прыход наведаў уладыка Філарэт (менавіта пасля яго візіту папярэдні настаяцель храма айцец Дзіянісій Пясецкі быў прызваны на служэнне ў Мінск). На гэты раз богаслужэнне ўзначаліў епіскап Барысаўскі Веніямін. Але свята не скончылася з заканчэннем літургіі. Яно працягвалася яшчэ доўга падчас сустрэч у дамах прыхаджан, куды былі запрошаныя і госці.

Дай жа Бог сілы і моцы настаяцелю гэтага невялічкага вясковага храма, яго верным прыхаджанам, каб падтрымліваць жыццё ў гэтым святым месцы! I памяць пра храм, пра магілы продкаў, успаміны дзяцінства і юнацтва — гэта найвялікшая спадчына, якую маглі і пакінулі пасля сябе тыя, хто даў нам жыццё ў гэтым свеце. Яны самааддана служылі Богу і людзям, не набыўшы за ўсе гады скарбаў зямных, дбаючы пра дары духоўныя, і памяці пра іх нашчадкам хопіць на стагоддзі.

#### Поздравляем!

# И ВОЗРОЖДАЮТСЯ СВЯТЫНИ...

о всем есть промысел Бо-Во всем сеть при в жий: в мыслях, действиях, деятельности людей. И по тому, сколько сделал человек доброго и хорошего во благо других, судят по нему окружающие люди. 10 лет назад, 1 июля 2001 года, по благословению Высокопреосвященнейшего владыки Максима, архиепископа Могилевского и Мстиславского (ныне почившего), в наш храм Рождества Пресвятой Богородицы города Черикова был назначен настоятелем протоиерей Николай ЖУК. Отцу Николаю, выросшему в благочестивой верующей семье, непросто было учить жителей Черикова основам православной веры, ведь в нашем городе долгое время не было храма, после революции в районе были уничтожены все православные церкви и многие люди отошли от веры.

Мы, прихожане, сразу заметили в батюшке огромную веру, стремление к познанию, строгость и требовательность, но вместе с тем увидели в нем сокрытую душевную теплоту и любовь к людям. Наш батюшка обладает огромными организаторскими способностями, увлекая за собой окружающих. За усердные труды во славу Господа отец Николай награжден церковными наградами, отмечен почетными грамотами.

Протоиерей Николай Жук ведет огромную духовно-просветительскую работу, посещает учреждения образования, трудовые коллективы города и района, где он несет слово Божие людям, беседуя на библейские и нравственно-этические темы. По инициативе отца Николая в районной больнице создан духовнопросветительский центр во имя великомученика и целителя Пантелеимона, в котором совершаются водосвятные молебны о здравии болящих.

Частый гость наш батюшка в социально-педагогическом центре «Пролеска», в центре коррекционно-развивающего обучения и реабилитации, где доходчиво и увлекательно рассказывает детям-сиротам и детям-инвалидам библейские истории. К малышам отец Николай никогда не приходит с пустыми руками, а всегда приносит подарки и угощения. Традицией стало и посещение в великие праздники болящих людей, находящихся на стационарном лечении в районной больнице. К болящим отец Николай относится с любовью, исповедует и причащает немощных на дому и в больнице, никому никогда не отказывая.

Батюшка является для нас образцом оптимизма, мужественного, стойкого и сильного человека, так горячо любящего Господа! Всегда достойно переносит любые скорби и учит этому своих прихожан, говоря: «На все воля Божия». Казалось бы, обычная фраза, но сказанные им слова настолько умиротворяют душу, что забывается любая боль. Сколько раз его молитвы спасали нас и помогали нам!

За 10 лет служения отец Николай сотворил для нашего храма много добрых дел: открыта воскресная школа для детей и молодежи, православная библиотека, издается православный листок для духовного просвещения людей. Приобретены новые святыни иконы, мощи святых угодников, обновлены церковная утварь и облачения. Храм заметно преобразился внутри и снаружи.

В следующем году наш храм будет отмечать свой 20-летний юбилей. Отец Николай уже сейчас планирует, какие необходимо провести строительные работы. Ведь здание, в котором находится наша церковь, очень старинное — было построено еще во времена правления Екатерины ІІ. Чтобы поддерживать сооружение в надлежащем порядке, приходится прилагать немало усилий.

Не забывает отец Николай про возрождение святынь на нашей чериковской земле. Так, его участием, трудами и упованием на милость Божию завершено строительство храма в агрогородке Веремейки, который был освящен в честь Покрова Пресвятой Богородицы. Хлопочет батюшка, чтобы поскорее завершить также реконструкцию



храма Архистратига Михаила в агрогородке Езеры: там уже произведен капитальный ремонт здания, построена колокольня, приобретено что-то из церковной утвари и иконы. Отец Николай порой по несколько раз в день бывает на стройке, дает указания и оказывает всяческую помощь и поддержку в возрождении святыни. У батюшки очень много планов на будущее, и дай Бог, чтобы они осуществились.

орогой наш отец Николай! 🕻 Мы сердечно рады, что Вы являетесь нашим духовным наставником, и благодарим Господа, что он послал Вас на пастырское служение в наш район. Молитвенно желаем Вам мудрости духовной, доброго здравия на многая лета. Желаем нести крест своего служения с радостью, кротостью, смирением и терпением. И пусть Всемогущий Господь посылает Вам телесные и духовные силы для дальнейшего служения в нашем храме на благо Церкви Христовой, Богу, Отечеству и людям! Вашему сыну Андрею искренне желаем в этом году поступить в духовную семинарию, чтобы в будущем он смог достойно продолжить дело

С почтением к Вам и христианской любовью, церковный совет, прихожане храма Рождества Пресвятой Богородицы города Черикова и прихожане новостроящегося храма Архистратига Михаила агрогородка Езеры

# СМЫСЛ ДЕВСТВА



Игумен Савва (Мажуко), Свято-Никольский мужской монастырь в Гомеле

Продолжение. Начало в №№ 25,26

#### Бог рисует белым

Подвиг девства — в свидетельстве Креста и Воскресения. Это звучит красиво, но — фразато довольно туманная. Во-первых, насколько правилен такой союз слов — «подвиг девства»: ведь подвиг есть нечто активное, динамичное, энергийное, а девство есть состояние скорее пассивное, охранительное? К тому же девство — состояние, присущее человеку от рождения, его не надо искать, за него не надо бороться, оно дано, надо только беречь, отсюда — не сводится ли весь подвиг лишь к выполнению функции сторожа, к несению караула над своей невинностью?

Это распространенная ошибка — видеть в девстве и вообще в целомудренной жизни лишь аскезу, то есть негативный пассивно-охранительный духовный труд или подавление страстных импульсов. Кроме того, принято считать, что такое подавление приводит к неврозам, и это действительно факт, от которого не отмахнуться.

Однако если мы обратимся к текстам писателейаскетов, то увидим, что подвиг девства сердцевиной своей имеет не простое воздержание и самоограничение, без которых он, конечно же, невозможен, но они лишь оформляют этот труд, делают его возможным. «Целомудрие, — пишет преподобный Иоанн Кассиан, — сохраняется не пособием строгости (воздержания), как вы думаете, а любовию к нему и удовольствием от собственной чистоты». Душа должна «всю силу любви от плотских предметов обратить к созерцанию умственной и невещественной красоты», — говорит святитель Григорий. «Совершенная душа есть та, — учит преподобный Максим Исповедник, — коея страстная сила вся совершенно устремлена к Богу».

Эта истина универсальна; иногда ее именуют принципом сублимации, то есть переориентации силы любви, эроса к Источнику любви, красоты и святости. Еще Платон доказывал, что похоть обуздывается не только законами, то есть ограничением и подавлением, но лучшими вожделениями (Государство IX 571 b), и весь его диалог «Пир» посвящен воспитанию эроса в любви к подлинно прекрасному ради реального приобщения к нему. И прозрения отцов — это не просто заимствования у предшественников, а универсальная общечеловеческая интуиция, естественно присущая каждому человеку как носителю образа Божия. Мотивы воспитания эроса мы найдем и в индийской мистике, и в учении суфиев



(Суфизм (предположительно от арабского «суф» — шерсть) — мистическое течение в исламе. Под этим термином объединяются все мусульманские учения, целью которых является разработка теоретических основ и практических способов, обеспечивающих возможность непосредственного общения человека с Богом — ред.).

Отличие христианского мироощущения состоит в том, что мы знаем, что подлинно прекрасное, в любви к которому растет человек, есть не безликая, хотя и могущественная сила, как это было у Платона или индусов, а Бог Человеколюбец, возлюбивший меня и предавший Себя за меня (см. Гал. 2, 20). Принцип воспитания эроса просто и доступно сформулирован апостолом Павлом: «поступайте по духу, и вы не будете исполнять вожделений плоти» (Гал. 5,16) — важно не только обуздывать и подавлять вожделения, но и жить, то есть активно действовать и созидать себя в духе. Если нет труда по воспитанию эроса, а есть лишь подавление и ограничение, тогда действительно начинается болезнь, то самое состояние невроза, которого настойчиво ищут всеведущие и вездесущие психологи.

Подвижник-девственник — это не просто пугливый сторож, но человек, проживающий жизнь в ее подлинной полноте, «ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия» (2 Тим. 1, 7). «Добродетель, — разъясняет Честертон, — не отсутствие порока и не бегство от нравственных опасностей; она жива и неповторима, как боль или сильный запах. Милость — не в том, чтобы не мстить или не наказывать, она конкретна и ярка, словно солнце; вы либо знаете ее, либо нет. Целомудрие — не воздержание от распутства; оно пламенеет, как Жанна д'Арк. Бог рисует разными красками, но рисунок Его особенно ярок (я бы сказал — особенно дерзок), когда Он рисует белым».

Таким образом, подвиг девства имеет две стороны отрицательную и положительную — воздержание и воспитание силы любви, — и непременно должен проходить по этим двум линиям, на пересечении которых, как на кресте, подвижник несет свой труд. Путь девства есть путь самоумерщвления и распятия. «Необходимо вмешательство смерти, — пишет Х. Яннарас (современный греческий православный философ, богослов и писатель — ред.), — для того, «чтобы смертное поглощено было жизнью» (2 Кор. 5, 4). Именно на эту смерть добровольно отваживаются монахи. Они отказываются от брака естественного пути самоотречения и любви и стремятся к ипостазированию эроса и плоти по образу Царства Божия. Их цель — обрести ипостасное бытие через послушание и аскезу, совершающиеся в отречении от природы. Тогда единственным источником существования и жизни становится любовный призыв, обращенный к человеку Богом».

№27, 2011



#### Узники любви

Священномученик Мефодий пишет, что девственников следует причислять к мученикам, потому что они переносят телесные тяготы «не какоенибудь краткое время, но страдая во всю жизнь и не убоявшись подвизаться поистине олимпийским подвигом девства». В стихире святым мученикам (Октоих на стиховне в среду вечера, глас 5) поется: «Несытною любовию души Христа не отвергостеся, святии мученицы...» Девственники выбирают путь воздержания по причине ненасытимой жажды Бога, которая в обычном человеке лишь дремлет или проявляется в бессознательном стремлении ко всему прекрасному и доброму.

«Кто достигает любви, — пишет преподобный Макарий Египетский, — тот делается уже узником и пленником благодати. А кто почти приблизится к мере любви, но не достигнет еще того, чтобы стать узником любви, тот находится еще под страхом, [ему угрожают] брань и падение; и если не упрочится он, то низлагает его сатана. Именно так иные введены были в заблуждение. Поскольку была в них благодать, они подумали, что достигли совершенства, и сказали: «Довольно с нас, более не имеем нужды». Господь бесконечен и непостижим, так что христиане не смеют сказать: «Мы постигли», — но смиряются день и ночь, взыскуя [Бога]». «Чей ум прилеплен к Богу любовью, говорит преподобный Максим Исповедник, — тот небрежет ни о чем видимом, ни о самом теле своем, как бы оно было ему чужое».

Писатели-аскеты искали тождественный опыт любви у героев Священной истории. Святитель Григорий Нисский, очень пристально всматривавшийся в жизнь пророка Моисея, видит его как причастника того же пути: «Так Моисей бывшею у него устами ко устом беседою с Богом, как свидетельствует Писание, приведен в еще большее вожделение таковых лобзаний, и после Богоявления, как будто не видевший еще Бога, просит увидеть Желаемого. Так все прочие, в ком глубоко укоренена была Божественная любовь, никогда не останавливались в вожделении, все даруемое им свыше к наслаждению желаемым обращая в пищу и в поддержание сильнейшего вожделения».

Тот же святитель Григорий Нисский в своем трактате о девстве дает конспект учения о девстве, выделяя главные моменты этого сложного подвига: «Итак, вот путь, ведущий нас к обретению истинно прекрасного: все прочее, что влечет к себе расположение людей, что считается прекрасным, а потому удостаивается заботы и внимания, презирать как низкое и кратковременное, и ни на что таковое не тратить своей желательной силы; но и не оставлять оной в праздности и неподвижности, заключив ее в самих себе, а очистив от пристрастия к предметам низким, возводить туда, куда не досягает чувство; так чтобы ни красота неба, ни сияние светил, ни другое что из видимых красот не приводило нас в удивление: но чтобы созерцаемая во всех сих предметах красота руководила нас к желанию той красоты, которой славу поведают небеса, и ведение о которой возвещает твердь и все творение (см. Пс. 18, 2)».

Итак, святитель настаивает, что желательную силу, силу любить, или эрос, нельзя оставлять в праздности или просто подавлять, но нужно очистить и направить к единственно достойному объекту любви — к Богу, Который и есть источник красоты, добра и любви, и Сам есть Любовь, Добро и Красота. И именно этой подлинной красотой Божией уязвляется подвижник и приобщается ей в меру самоочищения.

Итак, становится понятным смысл упражнения в девстве: подвижник, переживший опыт откровения Божественной красоты, берет на себя двойственный подвиг, во-первых, очищения, собирания и обуздания своего эроса, во-вторых, правильного направления его энергии к источнику Любви и Красоты — Богу — ради теснейшего единения с Ним.

Но не совсем ясно, при чем же тут девство? Почему телесная невинность имеет такую ценность среди подвижников, так что даже сам подвиг назван именем девства?

#### Гниющие лилии

Усвятителя Григория Нисского есть такая необычная фраза: «мы находим полезным для более немощных, чтобы они прибегали к девству, как к безопасной какой крепости, и не вызывали против себя искушений, нисходя к обычаю сей жизни». Почему девство — для немощных? Почему девство — безопасная крепость?

Это довольно тонкая тема. И богословы, и философы для уяснения этой проблемы пользовались языком образов: если силу любви, эрос уподобляли водному потоку, то опыт половых отношений, особенно первый опыт, сравнивали с руслом, которое пролагает поток. Очень сложно выровнять вектор течения, проложенный потоком по привычному руслу, или дать потоку другое направление.

Преподобный Ефрем Сирин, рассуждая о девстве, употребляет такой жуткий образ: «Аще навыкнет зверь плоть ясти, лютейший сотворится на старость». Как медведь, отведавший человеческого мяса, уже не может есть ничего другого, так и человек, утративший девство, с первым половым опытом приобретает навык, который требует реализации эроса уже только привычным образом. Поэтому среди христиан так ценилось телесное девство, — сохранившему его легче дается труд воспитания эроса. Подвиг девства — труд по собиранию воды желания, — а собирать воду непросто.

«Если же кто, — пишет святитель Григорий, — все беспорядочно текущие потоки соединит, и разливавшуюся дотоле по многим местам воду заключит в одно русло, тот может собранную и сосредоточенную воду употребить с великою для жизни пользою и выгодою. Так, мне кажется, и ум человеческий, если постоянно растекается и рассеивается к тому, что нравится чувствам, не имеет нисколько достаточной силы к достижению истинного блага».

Иногда отцами используется и другой образ: принесение Богу самого лучшего, поэтому довольно часто мы можем встретить мотив девства как жертвоприношения; вспомним здесь про язычников, приносивших своим богам в жертву девственников. А вот рассуждения преподобного Макария Египетского: «Ведь и патриарх Авраам священнику Божию, Мелхиседеку, принес в дар лучшее из добычи, и за это получил от него благословения (ср. Евр. 7, 1,4 [Быт. 14, 18-20]). Что же сим гадательно [дает разуметь] Дух, возводя к высшему созерцанию? Не то ли, что всегда все мы должны прежде всего приносить Богу высшее и тук, первины всего состава нашего естества, то есть самый ум, самую совесть, самое расположение, самый правый помысел наш, самую силу любви нашей, начаток целого нашего человека, священную жертву сердца, лучшие и первые из правых помыслов, непрестанно упражняясь в памятовании о Боге, в размышлении и любви? Ибо таким образом мы сможем ежедневно иметь приращение и продвижение в Божественной любви при помощи Божественной силы Христа».

Одним словом, нерастраченность человека, его нетронутость имеют большое значение для успеха в подвиге девства. Однако само по себе телесное девство приобретает ценность только при сообщении ему подлинно христианского смысла. Невинность еще не добродетель, а лишь удобное условие для ее осуществления.

«С того времени, — пишет святитель Афанасий, — как ты начала воздерживаться для Бога, тело твое стало освященным и храмом Божиим». Воздержание тогда имеет ценность, когда присутствует верная мотивация: когда его предпринимают для Бога. Телесное девство — не цель подвига, а средство его реализации.

Авторы-аскеты, уточняя смысл девственного подвига, использовали выражение «упражнение в девстве», подчеркивая тем самым, что подвиг девства есть напряженное внутренне делание, при отсутствии которого хранение самого́ телесного девства теряет свой подлинный смысл. «Ибо апостол, — пишет преподобный Макарий Египетский, — ясно уча, какими должны быть души, удаляющиеся от плотского брака и мирских уз и желающие целиком упражняться в девстве, говорит: дева заботится о Господнем, чтобы быть святою не только телом, но и духом (см. 1 Кор. 7, 34), — быть свободною от действительных и мысленных, то есть от явных и тайных прегрешений, повелевая душе как невесте Христовой, желающей сочетаться с чистым и нескверным Небесным Царем».

Святитель Григорий Нисский высказывается немного жестче: «Упражнение в девстве пусть будет положено как некоторое основание для добродетельной жизни; и на сем основании пусть зиждутся все дела добродетели. Ибо хотя девство признается делом весьма почетным и богоугодным (оно и действительно таково, каковым почитается): но если и вся жизнь не будет согласоваться с сим благим делом, если будут осквернены нестроением прочие силы души, то оно будет не что иное, как серьга в носу свиньи или жемчужина, попираемая ногами свиней».

Таким образом, девство «не к одному только телу относится, но мысленно простирается и проникает во все признаваемые правильными действия души». Мы говорим о девстве тела и девстве души, но должны ясно осознавать, что для христианина центр тяжести добродетели целомудрия лежит прежде всего в подвиге души.

Блаженный Августин, размышляя о печальном факте надругательства варваров над монахинями Рима, пишет, что насилие над телом не может нанести урон девству человека, не соизволяющего этому беззаконию: «Бог никогда не дозволил бы случиться этому с Его святыми, если бы святость, которую Он сообщил им и которую Он любит в них, могла погибать подобным образом» (О граде Божием I 28).

Об этих, казалось, понятных истинах подвижники непременно упоминают в своих текстах, потому что человек всегда отличался способностью искажать любую правильную идею, а потому, как говорил один из персонажей Диккенса, «порок есть добродетель, доведенная до крайности». Всегда были, есть и будут люди, которые способны довести и идею девства до абсурда, даже до изуверства. У англичан есть присловье: «гниющие лилии пахнут хуже сорняков». Если Господь попускал гнить манне — небесному хлебу, Он дал свободу гниения и лилии девства.

Виды гниения разнообразны. Во-первых, уже упомянутое пренебрежение внутренним деланием: «если видимо соблюдаешь тело свое от растления и блуда, внутренно же прелюбодействуешь пред Богом и творишь блуд в помыслах своих, то не принесет тебе пользы девственное тело твое». Во-вторых, излишняя, даже чрезмерная увлеченность внешним подвигом, когда девство из средства превращается в цель, когда забывается сам смысл упражнения в девстве, так что подвижники «не в состоянии свободно возноситься умом и созерцать горнее, будучи погружены в заботу о том, чтобы удручать и сокрушать свою плоть».

Но самая страшная гниль — это гордыня и связанное с ней гнушение ближним. Святитель Афанасий предупреждает: «Если человек утруждается [в подвижничестве], но не имеет любви к ближнему, то напрасно и утруждается».

Окончание следует



# СПАСИТЕ МОЮ ЖИЗНЬ!

Меня зовут Хлус Александр Анатольевич. У меня генетическая болезнь мукополисахаридоз второго типа (синдром Хантера). Это нарушение обмена веществ.

Болею я с 2 лет. Врачи говорили моей маме, что любая инфекция может убить меня, и что даже при хорошем стечении обстоятельств я проживу максимум 14 лет. Ho мне уже 20 — я живу! Я хорошо окончил школу. Сейчас являюсь студентом 3-го курса БНТУ по специальности инженер-программист. Но болезнь дала осложнение на сердце. Был на консультации в РНПЦ «Кардиология», где мне сказали, что нужна срочная операция на сердце, но опыта в проведении операций больным мукополисахаридозом нет. Такую операцию мне могут сделать в Германии, так как у них большой опыт оперирования больных с моим диагнозом. Ориентировочная стоимость операции 50000 евро. Моя семья не располагает такими деньгами.

Я обращаюсь к вам — помогите! Оказав мне помощь, вы спасете мою жизнь!

С уважением, Александр.

Благотворительные счета открыты в филиале №121 ОАО «АСБ Беларусбанк» — г. Пинск, ул. Иркутско-Пинской дивизии, 35, УНП 200287840, МФО 150501854:

— *белорусские рубли* — транзитный счет № 3819382100600 на благотворительный счет № 000013 в филиале №121;

Назначение платежа: для зачисления на благотворительные счета на имя Хлус Светланы Андреевны для операции Хлуса Александра Анатольевича.

Для почтовых переводов: 225710, Брестская область, Пинский район, д. Заполье, ул. Молодежная, 1-2. Тел. 8-0165-30-39-93, 8-029-335-62-90 (Velcom), 8-029-727-89-17 (MTC). Телефон мамы — 8-029-152-03-27 (Velcom).





4 июля

#### АРАБСКИЕ ЭМИРАТЫ

Первый в истории христианства православный храмовый комплекс на территории Арабских Эмиратов — святого апостола Филиппа — построил украинский бизнесмен Юрий Сидоренко, сообщает «Религия в Украине».

Сейчас строительство грандиозного храмового комплекса практически завершено, а сам меценат является официальным ктитором храма.

Храм расположен в Шардже. Первый камень этого величественного сооружения был заложен еще в сентябре 2007-го. Тогда в этом событии принял участие митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, ныне Патриарх Московский и всея Руси, а также наследный принц эмирата Шарджа шейх Исам бин Сагр аль-Касими.

На сегодняшний день на территории Эмиратов проживает около 20 тысяч православных граждан СНГ. Уникальный храмовый комплекс в Шардже будет иметь еще и такую «изюминку»: все прихожане смогут увидеть коллекцию художественных голограмм икон. Экспонаты, которые представляют собой голографические копии легендарных православных святынь, можно будет увидеть в культурнопросветительском центре, который будет действовать при храме святого апостола Филиппа.

«По моему мнению, нельзя считать успехом, если ты просто имеешь бизнес, который приносит доходы, — уверен Юрий Сидоренко. — Определяющим является то, несет ли этот бизнес миру духовные ценности или нет».

#### БЕРЛИН

Первую в Германии церковь, расписанную в стиле граффити, освятят в Кель-Гольдшойер (Баден-Вюртемберг).

Когда уличный художник из Оффенбурга Штефан Штрумбель узнал о церкви, находящейся под угрозой закрытия по причине аварийного состояния, он решил предложить свои услуги по ремонту храма.

«Я всегда был очарован атмосферой храмов», — отмечает художник, считающий себя неверующим.

Прихожане собрали пожертвования. Часть средств выделила епархия, давшая свое согласие на нетрадиционное оформление.

Разрабатывая эскизы росписей, художник учитывал пожелания приходского священника и членов общины. Общественный интерес к данному художественному проекту в Германии велик.

#### ВИТЕБСК

Духовенство и миряне во главе с руководителем миссионерского отдела Витебской епархии протоиереем Александром Лесовым встретили участников крестного хода «Под Покровом Пресвятой Богородицы» на краю Витебска и сопроводили в Свято-Троицкий Палом Марков мужской монастырь. Об

этом sobor.by рассказал иерей Георгий Ребров, настоятель храма иконы Божией Матери «Знамение» при Витебской областной клинической больнице. Там паломники разместились на ночлег, а Жировицкая икона Божией Матери была установлена в храме Казанской иконы Пресвятой Богородицы для поклонения. Множество жителей Витебска пришли помолиться Богородице перед Ее Жировицким образом. На следующий день епископ Друцкий Петр, викарий Витебской епархии, возглавил Божественную литургию и после молебна с акафистом Божией Матери перед Ее Жировицким образом напутствовал паломников на продолжение шествия по белорусской земле. К участникам крестного хода присоединились десятки витебчан.

Напомним, что Первый Всебелорусский крестный ход вышел из Свято-Евфросиниевского монастыря города Полоцка 6 июня.

Путь участников крестного хода пролегает по Витебской, Могилевской, Минской и Гродненской областям и составит 1554 км. 28 августа в праздник Успения Пресвятой Богородицы паломники завершат свое святое путешествие в Свято-Успенской Жировицкой обители.

Верующие с крестным ходом несут список иконы Божией Матери Жировицкой, икону преподобной Евфросинии Полоцкой с частицей мощей и икону священномученика Константина, пресвитера Шарковщинского, с частицей его мощей.

Паломники проходят за день 30-35 км.

### ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

#### <u> Радио</u>

1 канал

#### Каждый четверг 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- протоиерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г. п. Чисть).

#### 9 июля, суббота

1 канал

#### 8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

• Настоятель храма при Третьяковской галерее протоиерей Николай Соколов о храме и Владимирской иконе Богоматери.

«Сталіца» (72,89 FM)

16.00 «Христианская энциклопедия» • О летнем богословском институте-2011.

#### 10 июля, воскресенье

1 канал

#### 7.30 «Духовное слово»

- Проповедь на воскресное Евангельское чтение священника Андрея Крутелева (п. Боровляны).
- Интервью с епископом Бобруйским и Быховским Серафимом: Греция. По пути апостола Павла.
- Сюжет о прибытии в Минск мощей святых Петра и Февронии.

Православное интернетрадио «София» слушайте на сайте radiosofia.by

Круглосуточно

#### Телевидение

#### 10 июля, воскресенье

«Лад»

#### 9.30 «Мир вашему дому»

Ведущий — иерей Павел Сердюк (г. Минск).

• Ко дню апостолов Петра и Павла.

OHT

#### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

• О том, что мешает нам жить, о страстях (продолжение).

#### 13 июля, среда

1 канал БТ

13.45 Фильм «Ф.М. Достоевский. Неустрашимый проповедник Имени Христова».

В программах возможны изменения.



#### Синодальный паломнический отдел БПЦ приглашает совершить паломничество

#### Беларусь:

16.07 Крысово, Станьково, Витовка 24.07 Барколабово 17.07 Монастыри Минщины 17.07 Жировичи, Сынковичи 19.07 Гольшаны, Крево, Богуши

31.07 Марьина Горка-Бобруйск 31.07 Жировичи, Сынковичи 6.08 Полоцк, Логойск

#### Россия, Украина, Прибалтика:

15-18.07 Александро-Свирский м-рь, Оять **15–18.07** Почаев

22-25.07 Смоленск

22-25.07 Псков, Печеры, Пушкинские горы

272-11-96, 272-06-45

#### Зарубежье:

**18-26.08, 15-22.09** Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) 20-31.07, 31.07-11.08 Крым 18.07-3.08, 30.07-15.08, 5-21.08 Болгария

Ежемесячно: Грузия (по мере набора группы).

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

### БУДЕТ ЛИ ВОССТАНОВЛЕНА ДЕСЯТИННАЯ ЦЕРКОВЬ В КИЕВЕ?

Украинская Православная Церковь обеспокоена заброшенностью и разрушением фундамента Десятинной церкви и готова помочь археологам в финансировании раскопок.

огда будут согласованы все **П**разрешительные документы на строительство музея и храма, финансирование для окончания археологических работ мы найдем, — рассказал Kievpress глава Синодального отдела УПЦ по вопросам архитектуры протоиерей Виталий Косовский. -Десятинной церкви однозначно быть. Это святое место, и оно не должно быть пустым».

По словам заместителя директора Института археологии НАН Украины Глеба Ивакина, археологические работы на месте фундамента сейчас вообще не ведутся. Чтобы их продолжить, нужно вывезти остатки металлопластикового навеса, который обвалился под тяжестью снега в начале 2010 года. (Основную часть обломков навеса вывезли еще в апреле — только через год после обвала.) Затем нужно построить систему отвода воды и поставить временный навес над раскопками до зимы, чтобы законсервировать фундамент на время холодов. Но когда это будет сделано — неизвестно.

«Временный навес можно построить за месяц, — уверен Глеб Ивакин. — Я не могу сейчас вам сказать его стоимость, но предыдущий обошелся по ценам 2005 года в 900 тысяч гривен. А в целом, чтобы закончить раскопки самого фундамента и прилегающей территории, нам нужно еще три-четыре месяца. После окончания работ территория будет законсервирована. Дальше есть два варианта развития событий. Первый — фундамент снова засыпается грунтом до лучших времен. Второй —

создается подземный музей, и дальше с находками будут работать реставраторы», — рассказал он.

Напомним, что археологические раскопки и исследования фундамента Десятинной церкви были начаты в 2005 году, сразу после указа бывшего президента Украины Виктора Ющенко о восстановлении первого каменного храма Киевской Руси. После того, как в обществе активизировались дискуссии по поводу целесообразности восстановления храма, первоначальный внешний вид которого подлинно неизвестен, процесс восстановления храма затянулся, а после разрушения защитного навеса над фундаментом весной 2010 года прекратились и археологические работы. На данный момент ученые констатируют сильную запущенность и размывание дождями фундамента Х века и указывают на необходимость принятия срочных мер для сохранения остатков храма для будущих поколений.

Стоит отметить, что ряд архитекторов считают, что Десятинную церковь восстановить невозможно, поскольку ее первоначальный вид в точности неизвестен. Кроме того, по мнению главного архитектора Киева Сергея Целовальника, храм на этом месте не впишется в современную обстановку. С ним согласен вице-президент киевской организации Национального союза архитекторов Георгий Духовичный: «Мы много лет пытаемся доказать, что строить там ничего не нужно. На месте церкви должен быть археологический парк, который устроит и специалистов-археологов,

и туристов».

ДОРОГИЕ ЧИТАТЕЛИ! ПОДДЕРЖИТЕ НАШУ ГАЗЕТУ В СТОЛЬ НЕПРОСТОЕ ВРЕМЯ — ПОДПИШИТЕСЬ НА НЕЕ!

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства Мітрапаліта . Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар Харытонаў Андрэй Юр'евіч

Заснавальнік: Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы, 220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

> Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 27, 8 ліпеня 2011 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 4650.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. Заказ № 658 Нумар падпісаны да друку 5 ліпеня 2011 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 ад 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

#### БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного спонсора, мы выходим в свет благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокалневное записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

Nº 3015000004189 в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603, ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

В подписном каталоге с. 96