утверди, боже, святую православную веру, православных христиан во век века!

# Теларускі праваслаўны штотыднёвік. Выдаецца з красавіка 1992 года. 25 (471), 2011 г.

26 июня

## ВСЕХ ПРЕПОДОБНЫХ И БОГОНОСНЫХ ОТЦОВ, ВО СВЯТОЙ ГОРЕ АФОНСКОЙ ПРОСИЯВШИХ



#### ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:

ДЕЛАТЕЛЕЙ НА НИВЕ ДУХОВНОЙ ЕЩЕ ОЧЕНЬ МАЛО

6

НАТАТКІ З ІЕРУСАЛІМА

8

ТЯЖКО МНЕ, ГОСПОДИ. ПОМОГИ

10

СМЫСЛ ДЕВСТВА

10

#### Подписаться на газету «Царкоўнае слова»

можно с любого месяца. Подписка принимается в любом отделении связи.

Стоимость подписки на 1 месяц — 5590 руб., на 3 месяца — 16770 руб., на 6 месяцев — 33540 руб.

Подписной индекс

63130

Внимание! Подписка на II полугодие заканчивается 25 июня

#### +Царкоўнас Слова

#### КАЛЕНДАРЬ

#### 26 июня воскресенье

Неделя 2-я по Пятидесятнице, Всех святых, в земле Российской просиявших. Мученицы Акилины (293); святителя Трифиллия, епископа Левкусии Кипрской (ок. 370); преподобной Александры Дивеевской (1789); священномученика Александра пресвитера (1918); священномученика Димитрия пресвитера (1940); преподобных Андроника (1395) и Саввы (XV) Московских. Всех преподобных и богоносных отцов, во Святой Горе Афонской просиявших.

Утр. - Мк. XVI, 1-8. Лит. - Рим. II, 10-16. Мф. IV, 18-23. Свв.: Евр. XI, 33 – XII, 2. Мф. IV, 25 – V, 12.

#### 27 июня понедельник

Седмица 3-я по Пятидесятнице. Пророка Елисея (IX в. до Р.Х.); святителя Мефодия, патриарха Константинопольского (847); священномученика Иосифа пресвитера (1918); священномучеников Николая, Александра, Павла пресвитеров и Николая диакона (1938); благоверного князя Мстислава (Георгия) Храброго, Новгородского (1180); преподобного Мефодия, игумена Пешношского (XIV); Собор Дивеевских святых.

Рим. VII, 1-13. Мф. IX, 36 – X, 8. Прор.: Иак. V, 10-20. Лк. IV, 22-30.

#### 28 июня вторник

Святителя Ионы, митрополита Московского и всея России, чудотворца (1461); пророка Амоса (VIII в. до Р.Х.); преподобного Иеронима Блаженного, Стридонского (420); преподобного Феодора Сикеота, епископа Анастасиупольского (ок. IX); благоверного князя Сербского Лазаря (1389); блаженного Августина, епископа Иппонийского (430). Утр. - Ин. X, 1-9. Лит. – Рим. VII, 14 – VIII, 2. Мф. X, 9-15. Свт.: Евр. XIII, 17-21. Ин. X, 9-16.

#### 29 июня среда

Святителя Тихона, епископа Амафунтского (425); преподобного Тихона Медынского, Калужского (1492); преподобного Тихона Луховского, Костромского чудотворца (1503); преподобного Моисея Оптинского (1862); священномученика Гермогена, епископа Тобольского (1918); перенесение мощей святителя Феофана Затворника (2002).

Утр. - Ин. X, 1-9. Лит. - Рим. VIII, 2-13. Мф. X, 16-22. Свт.: Евр. VII, 26 – VIII, 2. Ин. X, 9-16. Прп.: Гал. V, 22 – VI, 2. Лк. VI, 17-23.

#### 30 июня четверг

Мучеников Мануила, Савела и Исмаила (362); священномученика Аверкия пресвитера и преподобномученика Никандра (1918); преподобномученика Максима исповедника (1934); мученицы Пелагии (1943)

Рим. VIII, 22-27. Мф. X, 23-31. Мчч.: Еф. VI, 10-17. Лк. XXI, 12-19.

#### 1 июля пятница

Мучеников Леонтия, Ипатия и Феодула (70-79); преподобномученика Никанора, священномучеников Василия, Александра, Василия и Сергия пресвитеров (1938); преподобного Леонтия, канонарха Печерского (XIV); **Боголюбской** (1157) и Пюхтицкой, именуемой «У источника» (1946), икон Божией Матери.

Утр. - Лк. I, 39-49, 56. Лит. - Рим. IX, 6-19. Мф. X, 32-36; XI, 1. Богородицы: Флп. II, 5-11. Лк. X, 38-42; XI, 27-28. Мч. Леонтия: Деян. XII, 1-11. Ин. XV, 17 – XVI, 2.

#### 2 июля суббота

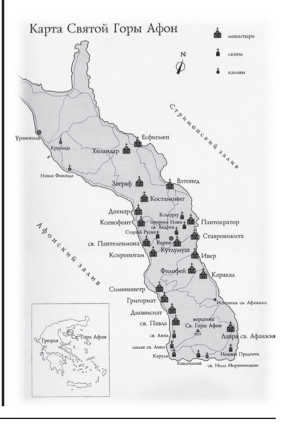
Апостола Иуды, брата Господня (ок. 80); святителя Иова, патриар-ха Московского и всея Руси (1607); святителя Иоанна Максимовича, архиепископа Шанхайского и Сан-Францисского (1966); преподобного Варлаама Важского, Шенкурского (1462); мученика Зосимы (ІІ); преподобного Паисия Великого (V); преподобного Иоанна отшельника (VI); преподобного Паисия Хилендарского (XVIII). Утр. – Ин. XXI, 15-25. Лит. - Ап.: Иуд. I, 1-10. Ин. XIV, 21-24. Ряд.: Рим. III, 28 – IV, 3. Мф. VII, 24 – VIII, 4.

#### УДЕЛ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

Святая Гора Афон находится на северо-востоке Греции и представляет собой выступ полуострова Халкидики, вдавшийся в воды Эгейского моря приблизительно на 80 км в длину и около 12 км в ширину. В юговосточной части Афонского полуострова возвышается гора Афон высотой 2033 м.

В языческой древности Афонскую Гору знали как Аполониаду (по храму Аполлона), позднее на вершине Горы стоял храм Зевса, который назывался погречески Афос (по-русски — Афон).

Церковное предание повествует, что Божия Матерь, приняв благодать Святого Духа в день Пятидесятницы, готовилась по жребию отправиться для проповеди в Иверскую землю (Грузию), но получила известие Ангела, что труд апостольства Ей предстоит на другой земле. Корабль, на котором Божия Матерь с апостолами направлялась на остров Кипр к епископу Лазарю, попал в бурю и причалил к Афонской Горе. Народ языческий принял Божию Матерь и слушал Ее проповеди, затем уверовал и крестился. Многие чудеса совершила там Божия Матерь, прежде чем отплыть на Кипр. Она поставила там начальником и учителем одного из апостольских мужей и сказала: «Сие место будет Мне в жребий, данный Мне от Сына и Бога Моего». Потом, благословив народ, присовокупила: «Благодать Божия да пребудет на месте сем и на пребывающих здесь с верою и благоговением и соблюдающих заповеди Сына и Бога Моего. Потребные к жизни на



№25, 2011

и выше, и величественнее. Но нет более значимой в истории человечества, чем эта, Святая. Ибо у ее подножья уже более тысячи лет обитают особые люди, не похожие на нас. Они живут как будто вдали от мира, но одновременно на него влияют (впрочем, про самих себя они не говорят, что обитают или живут, они — спасаются). Их главное дело — приближение к Богу ради спасения себя и мира. По-славянски таких людей зовут иноками, то есть иными, другими. И всё в истории и облике Афона иное, загадочное для непосвященных. Все здесь полно чудесами...

М. Талалай, «Русский Афон»



земле блага будут им с малым трудом в изобилии, и жизнь небесная уготовится им, и не оскудеет милость Сына Моего от места сего до скончания века. Я же буду заступница места сего и теплая о нем ходатаица пред Богом».

С тех пор Афон вступил в эру христианской истории. Он находился под владычеством Рима, преследовавшего христиан до 313 года, когда император Константин Великий издал указ о даровании христианам права гражданства и свободы вероисповедания. К этому времени христианство на Святой Горе было довольно развито. Появились монастыри, расцвело иночество. Существует предание, что в 422 году Афон посетила дочь Феодосия Великого — царевна Плакидия, но войти в монастырь Ватопед ей воспрепятствовал голос от иконы Божией Матери. С того времени отцы Афона положили закон, запрещающий доступ на Святую Гору женщинам, что позже закрепилось и царскими указами.

В VII веке завоевание Египта, Палестины и Сирии арабамимусульманами вынудило христиан покинуть эти страны. Многие из них согласно постановлению VI Вселенского Собора определились в монастыри Византии, в том числе и на Афоне.

К IX веку царская грамота даровала инокам право преимущественно владеть Афоном. Численность их тогда увеличивается; появляется и православное славянское иночество: русское, сербское, болгарское. Во времена Крестовых походов, периода упадка царской

власти (1204–1261 гг.) Афон терпит гонения и разорения со стороны римского папства, а также насильственное насаждение церковной унии с Римом.

XIV столетие — время восстановительных работ разрушенных латинянами обителей. В этом помогают благочестивые императоры Андроник II и Андроник III Палеологи, много благотворит сербский царь Стефан Душан.

С 1453 года — крушения Византии — наступил период турецкого владычества, но Святая Гора сохранила за собой свободу православной веры и строй самоуправления при обязанности платить подушную подать. С того времени освободившаяся от татарского ига Россия материально помогает обителям Святой Горы. Только в 1830 году Греция стала независимой. Для Афона наступил мирный период.

Сейчас Святая Гора находится под юрисдикцией Константинопольского Патриарха, являясь частью греческого государства. Несмотря на это, она имеет фактически полную административную независимость от светской власти и строго хранит свою внутреннюю самостоятельность.

Всего на Афоне 20 монастырей, в которых проживает около 1500 монахов, включая келлиотов (жители множества уединенных келлий с храмом (3-5 человек) и калив (1-2 пустынника) — ред.) и скитских насельников.

Из книги С. Р. Бегияна «Православные святыни мира», 2007 г.

#### КОРНИ РУССКОГО МОНАШЕСТВА

**И**стория Русской Православной Церкви связана с историей афонского монашества.

Так, в первой половине XI века на Афоне близ монастыря Эсфигмен подвизался и принял постриг русский монах Антоний — будущий великий преподобный. С Афона он вернулся на Русь, где стал основателем Киево-Печерского монастыря и родоначальником всего русского монашества.

В разное время на Афоне побывали или подвизались там известные русские подвижники: киевопечерский архимандрит Досифей, новгородский игумен Иларион, преподобный Арсений Коневский, иеродиакон Зосима и Епифаний Премудрый из Троице-Сергиевой обители, Иона Угрешский, игумен Савва Вишерский, преподобный Иннокентий Комельский и многие другие.

В XV веке на Афоне в течение 10 лет подвизался инок Нил, будущий знаменитый преподобный Нил Сорский (+1508). В Россию Нил вернулся после глубокого изучения афонского подвижничества приверженцем священнобезмолвия (исихии) и основал на берегу реки Соры небольшой скит со своим уставом, став родоначальником скитского жития на Руси.

В XVI веке по просьбе великого князя Василия III Иоанновича из Ватопедского монастыря в Москву для перевода на русский язык греческих духовных книг был на-





## правлен преподобный Максим Грек (+1556). На Руси он прожил 40 лет, до своей кончины, претерпев тяжелые испытания и гонения. В то же время многие его мысли легли в основу постановлений Стоглавого собора, переводы же духовных книг, начиная с Толковой Псалтири, имели большое

В 1648 году в Россию по просьбе архимандрита Новоспасского монастыря Никона, будущего патриарха, прибыла написанная на Афоне копия чудотворной иконы Божией Матери «Иверская», ее благодатное присутствие на Русской земле засвидетельствовано многими чудесами и исцелениями.

значение для Русской Церкви.

В XVIII веке Петр Величковский, будущий старец Паисий (+1794), покинув стены Киевской духовной семинарии, устремился на Афон в поисках духовного руководства и Божественного просветления. Водворившись здесь, в 1747 году в святогорском уединении он обрел источник спасительного наставления писания отцов-подвижников, запечатлевших опыт богообщения. Последующую свою жизнь старец Паисий во многом посвятил собиранию этих произведений и духовно точному переводу их на славянский язык, проложив путь к созданию антологии святоотеческой аскетики, получившей название «Добротолюбие». Более чем в 100 обителях Русской Православной Церкви (Валаамский монастырь, Оптина пустынь, Глинская пустынь и др.) впоследствии подвизались ученики преподобного Паисия, сея добрые семена его учения.

Из книги диакона Александра «Гора Афон — гора святая»

#### ОЧЕРКИ ОБ АФОНЕ

#### Русский монастырь

антелеимоновский 👢 стырь был тогда, во время моего первого приезда на Афон (летом 1981 года), в страшном запустении. Как брошенный, опустошенный город. В начале века там жили около трех тысяч монахов. Но после революции пополнения почти не было, разве что только из числа эмигрантов. Правда, в начале семидесятых годов на Афон впервые отпустили небольшую группу монахов из Советского Союза, а незадолго до моего первого приезда туда прибыла вторая группа. Выпускать из СССР их не хотели, потому что монахи, которые селились на Афоне, получали греческое гражданство, а это фактически означало эмиграцию. С другой стороны, и греческие власти с большой подозрительностью относились к выходцам из Советского Союза. В итоге в огромном монастыре жили в то время лишь около двадцати монахов, половина из которых были очень старенькими. Поэтому поддерживать порядок на всей огромной территории, во всех зданиях, было невозможно. Несколько громадных корпусов стояли выгоревшими после страшных пожаров и смотрели на мир почерневшими пустыми проемами окон.

Немногочисленных гостей монастыря селили в гостинице, которая тогда была в ужасном состоянии — вроде нью-йоркских трущоб. Теперь уже отремонтирована, сияет кафелем и побелкой и до краев заселена паломниками. Здание гостиницы расположено за пределами монастыря. Но поскольку я был, во-первых,

русский, а во-вторых, студент духовной академии, то меня пустили в сам монастырь, и жил я в монашеской келии.

Помещений было, как мне показалось, многовато даже для трех тысяч человек, корпуса, корпуса, корпуса... А сколько там было гостевых комнат и апартаментов для самых почетных паломников! По коридорам можно было бродить бесконечно: заходить, например, в гостиную, где принимали генералов, в специальные великокняжеские апартаменты, архиерейскую приемную... Ничего с тех пор не изменилось: те же портреты висели на стенах, те же бумаги лежали разложенными на столе; можно было просто доставать, листать, смотреть какие-то записи, дотрагиваться до вещей, которые оставались в неприкосновенности пор... В монастырской библиотеке я мог листать рукописные книги X, XI века, написанные на пергаменте, с иллюстрациями, — то, что хранится в музеях под пуленепробиваемым стеклом. Мне довелось прочесть рукопись воспоминаний будущего архиепископа Брюссельского Василия (Кривошеина), который в период между двумя войнами был насельником монастыря и исполнял послушание библиотекаря. Эти тетрадки, исписанные четким и ясным почерком выдающегося богослова современности и будущего архиерея, я читал день или полтора напролет, оторваться было невозможно. Конечно, сейчас этот труд уже издан, и найти его и прочесть может каждый. Но то была первая — самая непосредственная, по свежей памяти, редакция книги — рукопись афонского монаха.



Афонские монастыри — хранители большого числа святынь: чудотворных икон, святых мощей, древних книг, манускриптов и других реликвий христианского мира. На фото ежегодный крестный ход с иконой Божией Матери «Достойно есть» (празднование — 24 июня).

#### Цветок в стакане

щущение этой особости места приходит еще и оттого, что каждый человек старается исполнить желание другого, до того, как это желание будет высказано вслух. В ответ вы тоже стараетесь угадать желание другого человека, исполнить его с опережением. И такое служение ближнему доставляет удивительную, особую радость. Мне вспоминается один эпизод. Мы прибыли на Афон вместе с моим другом православным американцем Джеффри Макдональдом (то была моя вторая поездка, летом 1982 г.).

Одну ночь мы провели в монастыре Пантократор. Мы засиделись на балконе допоздна — то есть до тех пор, пока совсем стемнело, — разговаривали с насельником монастыря — греческим монахом. Потом разошлись по своим кельям, и когда мы уже ложились спать, в дверь вдруг постучали. Открываем — оказывается, тот самый монах, который с нами разговаривал. Он принес нам стакан с водой, а в стакане — огромный, закрытый еще бутон цветка. Он сказал: «Вы поставьте его на окно. Утром, когда рассветет, он раскроется, и первое, что вы увидите, когда вернетесь в келью после литургии, — это раскрывшийся цветок». С этим монах ушел.

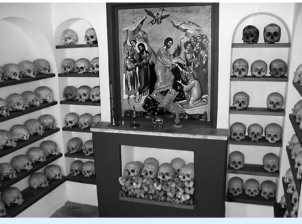
Это было настолько удивительно, настолько не так, как во внешнем мире... На Афоне же совершенно естественно воспринималось то, что человек хотел просто порадовать гостей красотой цветка.

#### «Обнаженные отцы»

А ведь на Афоне есть множество исключительных подвижников. Во многих монастырях вам расскажут

об «обнаженных отцах», уединенно живущих в пещерах на недоступном скалистом южном окончании полуострова и много лет не имеющих никаких контактов в людьми (кроме избранного брата, приносящего им Причастие), так что даже и всю одежду износили уже. Непременно расскажут о том, как какие-нибудь немецкие туристы случайно забрели в одну из таких пещер и увидели там следы скудного жилья, но не нашли обитателей. Потом они, дескать, рассказали об этом в ближайшем монастыре, взялись продемонстрировать эту пещеру, но уже не смогли ее отыскать...

На вершине горы Афон мы с Джеффри обнаружили нечто подобное — даже не пещеру, а щель между двумя глыбами мрамора. Там лежала соломенная подстилка, а рядом стояла железная бочка с ржавой водой, в которой плавал полиэтиленовый мешок с листьями салата. Когда мы спускались, мы встретили жителя вершины сравнительно молодого (черная борода) монаха в стареньком выцветшем подряснике. Он поднимался наверх, неся глиняный кувшин с питьевой водой (ближайшая к вершине питьевая вода на уровне 1200 метров). Мы попросили его благо-



Похороны и последующая эксгумация останков составляют характерную афонскую особенность... Тело усопшего, обвитое мантией, без гроба (тела тут буквально предаются земле) покоится на братском кладбище в течение 3-х лет, после чего останки изымаются из могилы и переносятся в костницу. Подобные усыпальницы имеет каждая святогорская обитель.

При открытии могилы монахи уделяют особое внимание цвету костей: белый цвет для них означает, что инок спасен, желтый — что он особо угодил Господу, черный (темный) — что душа почившего отягощена грехами и требует усиленных за нее молитв. Особую тревогу вызывает загробное состояние монаха, тело которого за три года не разложилось («земля не приняла») и которого вновь приходится хоронить.

М. Талалай

словения, спросили его имя (оказалось, монах Дамаскин) и предложили остававшиеся у нас хлеб и оливки, которые он, к нашей радости, принял. Вот такая мимолетная афонская встреча...

#### Главное дело на земле

озможно, после моего рас-Сказа, после других рассказов об Афоне создается впечатление, что это довольно удаленное от реальной жизни место. Это не так. Афонская жизнь, на мой взгляд, — самая реальная жизнь из того, что есть. Скорее даже, это мы все живем какой-то полуреальной жизнью, в постоянном беге, в постоянной занятости, стрессах, попытках удовлетворить потребности, строить планы, реализовать мечтания, которые почему-то не реализовываются... На Афоне живут, выражаясь современным языком, очень «конкретной» жизнью. Очень земной, конкретной, наполненной жизнью. И занимаются афонские монахи самым главным на земле делом молитвой обо всех и за всех. Кто знает, не было бы Афона и афонской молитвы, продолжался ли бы еще наш мир?...

Александр ДВОРКИН







16 июня

#### **МИНСКАЯ ОБЛАСТЬ**

Региональная встреча рабочей группы международного проекта «Примирение в Европе и задачи Церквей Восточной Европы» открылась в Доме межцерковного общения «Кинония» под Минском, сообщает church.by. Целью встречи, которая прошла под руководством председателя проекта «Примирение» архиепископа Вроцлавского и Щецинского Иеремии (Польская Православная Церковь) стала подготовка международной конференции. Провести ее запланировано в ноябре этого года в Минске. Тема предстоящего форума — «Церковная помощь нуждающимся: возможности сотрудничества с нецерковными организациями».

Ожидается, что в ходе конференции пройдет смотр церковных благотворительных организаций Беларуси и их наработок. Будут обсуждены правовые аспекты взаимодействия Церкви в благотворительной сфере с общественными организациями, государством, бизнес-структурами.

17 июня архиепископ Иеремия в качестве ректора Христианской взаим отословской академии (Варшава) встретился с руководством Института теологии БГУ. Стороны договорились о начале сотрудничества Института и Академии.

#### **MOCKBA**

Межсоборное присутствие Русской Православной Церкви подготовило четыре варианта процедуры выборов Патриарха Московского и всея Руси.

Проект этого документа будет разослан в епархии для получения отзывов и опубликован с целью дискуссии. На сайте Богослов.ru и в официальном блоге Межсоборного присутствия всем желающим предоставляется возможность оставлять свои комментарии по поводу этого текста.

Согласно опубликованному на официальном сайте Русской Православной Церкви документу, варианты сводятся к следующим: Патриарх избирается Поместным Собором (в нем участвует не только духовенство, но и миряне) из кандидатов, представленных Архиерейским Собором, но Поместный Собор не имеет права выдвигать своих кандидатов; Архиерейским Собором стински «Если ных госубых мер то мы в свидетель исхода в владыка.

(или Архиерейским совещанием в составе Поместного Собора) из кандидатов, представленных Поместным Собором; Архиерейским Собором из кандидатов, определенных на самом Архиерейском Соборе, или же Поместным Собором из кандидатов, представленных Архиерейским Собором, согласно процедуре Соборов 1990 и 2009 гг.

Кроме того, предлагается избирать нового Патриарха не позднее 40 дней по освобождении Патриаршего престола (сейчас — не позднее шести месяцев).

Межсоборное присутствие Русской Православной Церкви — орган, созданный два года назад для обсуждения актуальных проблем церковной жизни в период между Поместными Соборами. Его участники избираются Синодом из числа архиереев, клириков и мирян. При этой структуре действует 13 комиссий.

Основная задача органа — предварительное изучение вопросов, которые выносятся на Поместные и Архиерейские Соборы, и подготовка проектов решений по этим вопросам. Межсоборное присутствие обсуждает вопросы, относящиеся к сфере богословия, церковного управления и права, богослужения, миссии, духовного образования и просвещения, взаимоотношений Церкви, общества и государства.

#### 7

17 июня

#### **MOCKBA**

«Православие на Ближнем Востоке под угрозой», — считает глава синодального Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Иларион.

«Эскалация христианофобии в некоторых странах Ближнего Востока чревата очень серьезными последствиями для Православия, ставя под угрозу жизнь паствы древнейших поместных Церквей и обрекая их на бесправное существование», — заявил владыка Иларион в интервью порталу «Интерфакс-Религия».

По его словам, велики опасения за сохранность общехристианских святынь, сконцентрированных на этих исконно христианских территориях.

«Если власти ближневосточных государств не примут особых мер по защите христиан, то мы в скором времени будем свидетелями очередной волны их исхода в эмиграцию», — сказал влалыка.

- Мы поздравляем Ваше Высокопреосвященство и в Вашем лице всю Витебскую епархию с этим историческим событием открытием Витебской духовной семинарии. Расскажите, пожалуйста, как шла подготовка, как возникла эта идея?
- Начнем с того, что в Витебске была раньше духовная семинария. Вообще, в XIX веке в Витебске сложились богатые традиции духовного образования: в 1810 году начало работать мужское духовное училище, в 1856 году из Полоцка в Витебск переводится духовная семинария, в 1864 году открывается женское духовное училище.

Когда в 1992 году была восстановлена Витебско-Оршанская епархия, мы образовали богословско-пастырские курсы, которые впоследствии стали основой для духовного училища. Идея открыть духовную семинарию возникла достаточно давно, но для ее воплощения требовалось провести большую подготовительную работу. Мы тесно сотрудничали с Учебным комитетом Московского Патриархата, представители которого неоднократно посещали Витебск, прислушивались к их рекомендациям и советам. В итоге 16-17 мая 2011 года Витебское духовное училище (ВДУ) посетили представители Учебного комитета под председательством протоиерея Максима Козлова. Состоялась встреча с профессорскопреподавательским составом ВДУ и преподавателями специальности «Теология» Витебского государственного университета имени П.М. Машерова. Комиссия Учебного комитета представила свои положительные выводы в Священный Синод, который на заседании 30 мая 2011 года принял решение Витебское духовное училище преобразовать в духовную семинарию.

Обучение в семинарии будет проходить шесть лет: по окончании четырех курсов студентам будет присваиваться степень бакалавра богословия, по окончании шести курсов — магистра богословия.

- Чем будут отличаться программы обучения в училище и семинарии?
- В духовной семинарии созданы четыре научные кафедры: богословских, библейских, исторических и церковно-практических дисциплин. Программа расширена и дополнена согласно требованиям высшего духовного образования.

№25, 2011 7





#### Архиепископ Витебский и Оршанский ДИМИТРИЙ:

#### ДЕЛАТЕЛЕЙ НА НИВЕ ДУХОВНОЙ ЕЩЕ ОЧЕНЬ МАЛО

Постановлением Священного Синода Русской Православной Церкви (журнал № 59 от 30.05.2011) 30 мая 2011 года Витебское духовное училище преобразовано в семинарию. Ректором Витебской духовной семинарии назначен архиепископ Витебский и Оршанский ДИМИТРИЙ.

- Где будет располагаться семинария?
- Пока в здании духовного училища. Хотя в Витебске сохранилось здание духовной семинарии — это большой трехэтажный корпус рядом со Свято-Успенским кафедральным собором, сейчас там располагается Витебский государственный станкоинструментальный колледж. Еще в 1998 году во время визита Святейшего Патриарха Алексия II в Беларусь я обращался к Президенту А. Г. Лукашенко с просьбой передать нам это здание. На данный момент духовное училище по договоренности с колледжем пользуется там спортивным залом.
- Расскажите о педагогическом составе семинарии.
- У нас великолепный педагогический состав. Уже много лет, с 2002 года, мы сотрудничаем с Витебским университетом, где на историческом факультете открыта специальность «Теология» и преподают наши священнослужители (епископ Друцкий Петр, протоиерей Дмитрий Савич, протоиерей Константин Изофатов и другие), университета а преподаватели (профессор В. А. Космач, М. В. Макрицкий, В. А. Уткевич), соответственно, читают лекции в духовном училище. Более того, сыграет свою роль хорошее географическое расположение города Витебска мы будем приглашать преподавателей для прочтения курса лекций из Минска, Санкт-Петербурга, Москвы, Киева.

Также необходимо отметить, что наша семинария будет специализироваться на подготовке священнослужителей для работы в системе исполнения наказаний и в Вооруженных силах Республики Беларусь. Для этого будут приглашаться соответствующие специалисты, проводиться спецсеминары и практикумы. Я думаю, что это направление будет востре-



бовано в нашем обществе. Я как Председатель Отдела по взаимодействию Белорусской Православной Церкви с МВД и Департаментом исполнения наказаний МВД РБ могу отметить, что работа православных священников, уже столько лет посещающих места лишения свободы, нуждается в специальной подготовке.

Вопросы финансирования семинарии, зарплаты преподавателям и стипендии студентам мы хотели бы решить так же, как это решено в Минских духовных школах, — частично за счет государственного бюджета.

- Какое количество студентов сможет принять Витебская семинария?
- Сейчас на богословскопастырском отделении духовного училища обучается 37 человек из всех регионов Беларуси, есть студенты из России. В семинарию мы будем принимать всех достойных желающих — будет их 40, 50 или более. Если их будет больше того количества, которое мы сможем разместить, то желающих будем без экзаменов направлять в другие семинарии РПЦ, где будет согласован этот вопрос, например, в Николо-Угрешскую и другие.

- Владыка, ответьте скептикам, которые говорят, что для Беларуси достаточно и одной семинарии.
- Те, кто высказывает такое мнение, не всегда учитывают, что Господь прямо и четко говорит: идите и научите. Когда я вступил на витебскую кафедру в 1992 году, у нас было на всю епархию 9 храмов и 12 священнослужителей. Сегодня же только в самом Витебске более 30 приходов. И украшает город восстановленный Свято-Успенский собор.

Такая же ситуация была и с подготовкой священнослужителей. Почему мы и до сих пор не можем открыть достаточное количество воскресных школ, почему не можем открыть православную гимназию, где будут преподавать наши подготовленные пастыри и миряне. Да и тем священникам, которые ныне несут свое служение, необходимо повышение квалификации. Что ни говори, а делателей на ниве духовной еще очень мало. Нуждаются в пастырском окормлении и церковные средства массовой информации, различные братства и сестричества, молодежные организации.

> Беседу вела Марина РОМАНОВСКАЯ

8 №25, 2011

#### +Царкоўна Слова

### НАТАТКІ З ІЕРУСАЛІМА



Анатоль АСТАПЕНКА

Заканчэнне. Пачатак у №24

Заецца, нічога не змянілася з тых часоў. Я падыхожу да галоўнага месца Кувукліі, да сэрца Храма Гроба Гасподняга — пліце, дзе ляжала цела Хрыста. Мяне ахоплівае цэлая гама невядомых раней пачуццяў і ўзнікае выразная і радасная думка: «Ён тут ляжаў і адсюль уваскрэс!» Я ведаю, што затрымацца тут не магчыма, але паспяваю сфатаграфаваць мармуровую пліту, якая сапраўды пасярэдзіне расколатая. Мяне ахінае асаблівае пачуцце, якое, пэўна, і завецца благадаццю.

Наступны дзень — субота. Гэта не простая субота, а Вялікая. Вялікая Субота ў Іерусаліме прысвечана адной падзеі — сыходжанню Благадатнага Агню. Толькі на праваслаўную Пасху, у суботу паміж дванаццаццю і чатырнаццаццю гадзінамі Гасподзь яўляе нам цуд і сведчанне Ягонай Любові — Ён пасылае нам Агонь, які завецца Благадатным, бо як яшчэ назваць Агонь Яго

Любові — ён зусім не апальвае, над ягоным полымем можна спакойна трымаць руку. У першыя з арабам-гаспадаром крамы, хвіліны Агонь самазапальваецца ў свечках, якія трымаюць людзі, і імгненна распаўсюджваецца па ўсім Храме, па ўсім Старым горадзе Іерусаліме, імкліва выбягае за муры і распаўсюджваецца па ўсёй Святой два кругі вакол Старога горазямлі, па ўсім свеце. Невялікая частка нашых людзей, напрыклад, па дамоўленасці з арабам-гаспадаром крамы, якая знаходзілася на «даступнай» вуліцы, праз гэтую краму выбралася на суседнюю вуліцу, якая ўжо знаходзілася ў зоне доступу да Храма. Безвынікова зрабіўшы два кругі вакол Старога горада са сваім «сталкерам», боль-

ў Мінску ТШЧЭ нас 거 папярэдзілі, што прабрацца ў Вялікую Суботу да месца сыходжання Благадатнага Агню — вельмі няпростая задача, амаль немагчымая. Праўда, нам трохі спрыялі аб'ектыўныя ўмовы нашага месцазнаходжання. Нас размясцілі ў гасцініцы за два крокі ад вежы Давіда. А гэта зусім блізка ад Храма Гроба пяць хвілін хады па Хрысціянскай вуліцы. Аднак гэтая акалічнасць нас не выратавала. Мы падняліся вельмі рана і ўжо а сёмай гадзіне раніцы накіраваліся ў Храм. Аднак нам не далі нават выйсці на вуліцу Давіда, якая была ў дваццаці метрах ад нашага гатэлю. Паліцыя ачапіла ўвесь Стары горад і перакрыла ўсе падыходы да Храма. Пачаліся блуканні ўздоўж муроў Старога Іерусаліма, былі наняты праваднікі (за 50 даляраў з чалавека), якія мусілі правесці нас праз кардоны паліцыі. Рабілася гэта рознымі спосабамі.

напрыклад, па дамоўленасці з арабам-гаспадаром крамы, якая знаходзілася на «даступнай» вуліцы, праз гэтую краму выбралася на суседнюю вуліцу, якая ўжо знаходзілася ў зоне доступу да Храма. Безвынікова зрабіўшы два кругі вакол Старога горада са сваім «сталкерам», большая частка людзей, у тым ліку і я з жонкай, засталася чакаць Благадатнага Агню каля аднаго з уваходаў у Стары горад — каля Яфскай Брамы. Ужо гадзінам к дзесяці на плошчы каля Яфскай брамы скапілася вялізная колькасць людзей. Улады загадзя расставілі па ўсёй тэрыторыі плошчы некалькі соцень лёгкіх пластмасавых крэслаў і накрылі ўсю тэрыторыю вялізным тэнтам, які добра дапамагаў схавацца ад пякучага паўднёвага сонца.

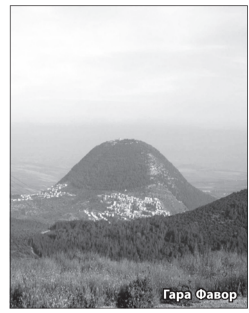
У чатырнаццаць гадзін і сем хвілін гэта адбылося! Благадатны Агонь сышоў і пачаў імклівы бег ад Храма Гроба Гасподняга. Вось з Яфскай брамы выскачыў чалавек з пучком свечак, якія палалі незямным Благадатным Агнём, і імгненна гэтае полымя распаўсюдзілася па ўсёй Яфскай плошчы. Людзей апанавала незвычайная радасць, хтосьці плакаў, хтосьці смяяўся. Агонь быў асаблівы — ласкавы, добры. Спачатку нават не адчувалася гарачыні палаючых свечак, і можна было трымаць пальцы над імі не адчуваючы тэмпературы.

Адразу пасля гэтай галоўнай падзеі Вялікай Суботы ўвесь Іерусалім ахапіла радасць Пасхі, пачалося агульнае святкаванне, прычым, самае дзіўнае — святкавалі ўсе — нібыта ў Іерусаліме ўсе як адзін былі хрысціянамі. Вуліцы былі забітыя людзьмі настолькі, што шлях да гатэлю ў 150 метраў у нас заняў паўтары гадзіны. Часам мы траплялі ў неймаверную даўку, перыядычна шукалі паратунку ад напору натоўпу ў праёмах дзвярэй шматлікіх крамаў, што ланцугом цягнуліся ўздоўж вуліцы Давіда.

Нам не ўдалося трапіць у сам храм, дзе непасрэдна адбываецца таінства сыходжання Благадатнага Агню. Потым мы даведаліся, што шмат з тых, хто







ўсё ж прабраўся ў храм, вярнуліся з гематомамі, пераломамі рэбраў і іншымі фізічнымі траўмамі, бо трапілі ў страшэнную цісканіну, у якой прастаяць некалькі гадзін не кожны і здолее. Людзі гублялі прытомнасць, падалі. Натуральна, што пра хуткую дапамогу ў такіх умовах гаварыць не даводзілася... Зразумела, што гэтыя людзі пазней расказвалі пра тое, як яны ўладкаваліся ў той даўцы і дзе стаялі, а не пра тое незямное, высокае пачуцце, што ахоплівае людзей, калі Гасподзь пасылае да нас знак Сваёй Любові — Благадатны Агонь!

Гасподзь, несумненна, пасылае нам цуды. І для мяне гэтым цудам было ўжо тое, што я апынуўся ў светлыя пасхальныя дні ў самым сэрцы хрысціянства — у Іерусаліме. Толькі цудам можна назваць мой удзел у самай галоўнай літургіі свайго жыцця, якая адбылася ў наступную пасхальную ноч у Храме Гроба Гасподняга.

ітургія пачалася роўна **⊥**ў гадзіну ночы ў саборнай грэчаскай царкве, якая знаходзіцца якраз насупраць уваходу ў Кувуклію. Добра ведаючы сэнс і паследаванне праваслаўнай літургіі, я даволі няблага разумеў усе дзеі таго начнога богаслужэння, тым больш, што ў некаторыя моманты, у прыватнасці, чытання Евангелля, гучалі тэксты і на славянскай мове, дзякуючы рускаму святару, які ўдзельнічаў у гэтым святочным богаслужэнні. Увесь час гучаў і гучаў галоўны пасхальны трапар: «Хрыстос анэсці эк нэкрон, фанато фанатон пацісас, кі ціс эн ціс мнімасі зоін харісамэнос!» Царкоўнаславянскі тэкст трапара «Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ и сущим во гробех живот даровав!» спачатку сугучна паўтараўся ў думках, але паступова засталіся толькі грэчаскія словы.

Кульмінацыя літургіі — Еўхарыстыя. І вось дзіва! Пасля літургіі аглашэнных усе ўдзельнікі богаслужэння ўрачыстай працэсіяй перамяшчаюцца да часоўні — Кувукліі, святары заходзяць унутр, і тут пачынаецца галоўная частка літургіі — літургія верных. Уся Кувуклія становіцца алтаром, пліта, дзе ляжала цела Спасіцеля, становіцца прастолам, і тут рыхтуецца бяскроўная ахвяра. Потым Чаша выносіцца з часоўні і непасрэдна каля яе ўваходу пачынаецца прычашчэнне вернікаў.

Хвіліны той незвычайнай літругіі незабыўныя. Ніколі так блізка і так радасна не гучалі словы «Христос Воскресе!», «Хрыстос Анэсці!»

Грасказаў толькі пра пача-**/** так паломніцкай паездкі на Святую Зямлю на Пасху 2011 года. Кожны дзень, пражыты на зямлі, дзе нарадзіўся, жыў, прапаведаваў, быў распяты і ўваскрэс Хрыстос, прыносіў незабыўныя сустрэчы з Ім, і можна гаварыць пра іх бясконца. Вось Віфлеем. Храм Ражджаства Іісуса Хрыста — самы старажытны храм у свеце. Гэта адзіны храм, які застаўся ў тым выглядзе, якім ён быў у чацвёртым стагоддзі пры яго заснавальніцы — царыцы Елене. І працяг паломніцтва: Святы Вярцеп, знакамітая Віфлеемская Зорка — месца, дзе нарадзіўся licyc.

Назарэт. Велічны Храм Благавешчання. Царква Архангела Гаўрыіла і Святая Крыніца Дзевы Марыі... Кана Галілейская. Тут Хрыстос пераўтварыў на вяселлі ваду ў віно і паклаў пачатак Сваім цудам.

А гара Фавор? Ізраільцяне завуць яе «Пупок». Назвалі так, таму што яна нагадвае пуп і вылучаецца сваёй прыгажосцю сярод іншых гор Галілеі. Тут адбылося Хрыстова Праабражэнне, тут Пётр, Яго верны вучань, сказаў Іісусу: «Госпадзі! добра нам тут быць; калі хочаш, зробім тут тры шатры: Табе адзін, і Маісею адзін, і адзін Іліі. ... і голас з воблака прамовіў: гэта ёсць Сын Мой Узлюблены, Якога Я ўпадабаў; Яго слухайце».

А купанне ў рацэ Іардан? Мы акуналіся ў тым самым месцы, дзе некалі Іаан Хрысціцель хрысціў Іісуса. Вада ў Іардане была цёплай, амаль непразрыстай — белай, але вельмі прыемнай, пасапраўднаму благадатнай. І яшчэ доўга пасля заставаўся святочны настрой і ўспамін пра тыя святыя хвалі, якія ахіналі цела Хрыста.

Святую Зямлю называюць у Ізраілі «Пятым евангеллем». І гэта становіцца зразумелым пасля паездкі. Фактычна, за дні паломніцтва я перажыў па-новаму Жыццё і Уваскрасенне Сына Божага, нібы прачытаўшы па-новаму Новы Запавет. За час паломніцтва я перажыў сапраўдны цуд, які запомніцца на ўсё жыццё.

Па вяртанні мяне чакала інфляцыя і ўсе іншыя беды, што наваліліся на нашае грамадства. Але мяне, чамусьці, яны асабліва не ўсхвалявалі. І, думаю, ясна чаму.

Nº25, 2011

#### - Наркоўнае Слова

## тяжко мне, господи. помоги



Понимаешь ли ты, что хотел тебе сказать Христос? Как часто ты читал Евангелие? И самое главное, как хорошо ты его понял? Что делать, если не ощущаешь присутствие Господа в своей жизни? Как говорить с Богом? Корреспондент портала «Православие и мир» беседует со священником Сергием СТАЦЕНКО, председателем Ташкентской и Среднеазиатской епархиальной комиссии по делам молодежи, председателем просветительского отдела Ташкентской и Среднеазиатский епархии, проректором Ташкентской духовной семинарии.

- Как так получается, что наша христианская жизнь незаметно вырождается в нечто внешнее? Молитва, пост, богослужение присутствуют, но внутренней духовной жизни не ощущается. И что с этим делать?
- Проблема в том, что мы слишком зациклились на колоколах да куполах.

Однажды я задал в воскресной школе вопрос: «Если убрать из церкви колокола, купола, кресты, иконы, превратить храм в обычное строение, убрать церковно-славянский язык, священника облачить в гражданскую одежду, и оставить только чашу, будет ли тут православие?» Подавляющее большинство ответило, что в таком случае православие кончается. То есть люди не понимают, что православие там, где есть Христос.

Моя точка зрения состоит в том, что мы слишком завязаны на традицию. Многие благие начинания превращаются в идолов, консервируются в силу традиции, и уже за рамки этой традиции выйти не могут. Мы отошли от Христа. Христос в наших разговорах, даже среди священников, стоит даже не на десятом, а на двадцатом месте. Мы не можем реально ощутить Спасителя.

- Что мы можем сделать, чтобы ощутить присутствие Христа в своей жизни?
- Понимаешь ли ты, что хотел тебе сказать Христос? Как часто ты читал Евангелие? И самое главное, как хорошо ты его понял? Есть у тебя вопросы или нет? Вот так духовное наставничество должно переставить акценты. С соблюдения традиции, то есть с вопроса о том, сколько ты постился и молился, на Самого Христа, на любовь к Нему.

Для себя лично эту проблему я начал решать относительно недавно, скажу честно. Я просто понял, что Христос — это мой Спаситель и что Он несет на Себе все мои тяготы. Христос способен понести мои грехи, мою тяжесть. Главное — на Него это возложить. В молитве я могу пожаловаться Ему, обращаясь просто своими словами: «Тяжко мне, Господи. Помоги. Вот в этом играет страсть моя — гордыня. В этом случае я не могу побороть себя в тщеславии».

И чувствуется реальная помощь. Но обращение к Богу не должно восприниматься как фольклор или форма заклинания. Молитвы святых на церковно-славянском языке — это высший пилотаж, но духовное воспитание должно начинаться с внятного разговора с Богом, а не набора заклинаний, который мы называем утренней и вечерней молитвой. Потому что для большинства, к сожалению, это так.

И надо предпринять шаги в направлении того, чтобы люди понимали содержание богослужения. Поскольку повсеместно ввести активный курс церковно-славянского языка невозможно, я считаю, что необходимо создавать миссионерские приходы, один или несколько в городе в зависимости от его величины. Там людям должны даваться хотя бы начальные понятия, навыки на родном языке. Для русских на русском, для мордвы на мордовском, для татар на татарском.

- Что Вы называете внятным разговором с Богом?
- Это такая молитва, когда я понимаю, о чем я говорю. Она может быть выражена своими словами, а может быть и в фиксированной форме, так как человеку свой-

ственно фиксировать свои мысли, он даже разговаривает некими готовыми блоками, не придумывая каждый раз что-то новое. Но даже эти зафиксированные формы должны быть понятны.

Спрашиваешь, например, человека, что такое «грех мой пред Тобою есть выну», и многие говорят, что это значит вынуть очи перед Богом, то есть вытащить глаз и положить. Уже это говорит само за себя. Для многих людей духовная жизнь — это набор магических ритуалов. Если это сломать в людях, если перевести отношения людей из стереотипов и абстракций в реальную плоскость — ко Христу, ко Спасителю, то и дело духовной жизни начнет сдвигаться с мертвой точки.

Игумен Петр Мещеринов сумел озвучить эти проблемы, но, к сожалению, пока они не двигаются с места. Человеку удобно жить в понятных и привычных формах духовной жизни. Он оттарабанил утренние и вечерние молитвы, он заставил своих детишек отстоять на литургии, и через 10–15 лет, как сказал отец Петр, он приходит в позицию духовной усталости, и начинает уходить из Церкви.

- А нельзя ли более конкретно перечислить, что именно надо делать, чтобы духовная жизнь развивалась правильно, а не формально?
- Читать Евангелие. Пытаться понять, что сказал Христос. Познавать Христа. Беседовать со Христом на личном уровне. Не допускать такую неправильную мысль, мол, не буду Богу надоедать. Не строить отношения с Богом на коммерческой основе: «На Тебе, Боже, свечку и сделай мне хорошо. Сделаешь хорошо, я Тебя еще одной накорм-

лю». К сожалению, так строится духовная жизнь большинства людей. И это надо ломать. Хотя здесь могут быть препятствием экономические интересы Церкви, которые пострадают, если прекратить торговлю свечами.

Мое мнение может быть не типично для большинства священнослужителей Русской Православной Церкви, но хочу сказать, что к такому пониманию я пришел через пот и кровь. Через сомнения и нервные срывы я понял, что Христос рядом со мной, что Его нужно понимать именно как Спасителя, а не как фигурку на иконе, что Он всегда с нами, все дни до скончания века.

- -A что Bы сделали, чтобы это понять?
- Я не искал каких-то сверхъестественных даров, я просто искал умиротворения, понимания, как двигаться дальше по жизни, будучи в сане. Читал книги, но они в основном не давали решений, а только обозначали некоторые вопросы, ответы на которые надо было искать самостоятельно. Мне повезло, и не без вмешательства Господа, я понял, что именно собственными внутренними потугами сделать ничего невозможно. Просто я просил Бога: «Дай мне правильно жить. Как правильно жить по Тебе?» Эти решения начали смутно обозначаться, и в какой-то момент я стал понимать, что Христос рядом со мной.
- Как можно донести живую веру во Христа до прихожан: и взрослых, и детей?
- Священники должны создавать общины, в которых можно гораздо более эффективно наставлять людей в нужном направлении. Вне общины это невозможно.
- Почему невозможно? Приходишь к батюшке и получаешь наставление по заданному вопросу, разве не так?
- Дело в том, что наставление батюшки в условиях стандартной исповеди длится максимум минут десять. В лучшем случае священник уделяет вам полчаса из своих текущих дел. Ведь любой пресвитер буквально растаскан на послушания. Помимо богослужения, треб, он должен и восстанавливать храм, и хоть какое-то время уделить семье, окормлять социальные объекты, и т.д. и т.п. В общине наставление более эффективно.



Если говорить о воскресных школах, то приходится буквально ломать стереотипы преподавателей в сторону того, чтобы они не опирались, как это принято в классических школах, на знания. Я считаю, что они должны говорить больше о Спасителе, о том, что Он пришел. Это может показаться сектантством, но сектантство начинается там, где есть разговор о Христе, но нет Его Самого. Благо мы родились в Православии, где мы Христа имеем регулярно в Таинстве Причастия, это великая вещь. Но должны быть и разговоры о Христе. Святые говорили на языке, к которому невозможно подойти сразу. К нему нужно подходить постепенно, чтобы хоть немного понимать те категории и термины, которые они применяют в своих писаниях.

Я стараюсь перевести занятия в воскресной школе, которую веду в Ташкентском кафедральном соборе, в клубную атмосферу. Дети не должны «загружаться» тем, что их будут спрашивать, что надо ответить преподавателю какую-то информацию, выговорить знания, которые они не понимают. Клубная атмосфера нужна для того, чтобы можно было говорить о вере. Если нужны знания, то в юношеском возрасте за год можно освоить все воскресное богословие, а, может, даже и больше.

Существует проблема ухода молодежи из воскресных школ. Когда мы практиковали классические школы, то после трехгодичного цикла оставалось трое, четверо ребят. Сейчас будем смотреть, как разговор о любви Божией, о стремлении к Нему, а не голые знания, которые вторичны, помогут людям познать Христа.

- Вы не замечали, что о Христе вообще говорить сложно?
- У нас есть Евангелие, которое говорит о Христе, а не мы. Евангелие самодостаточно. Если стремление человека в познании искренне, то Дух Святой начинает его просвещать. Здесь как раз действует синергия Божия забота о человеке, если у него есть искренность и некоторое усилие в освоении Священного Писания. Это действительно срабатывает.

И чтение Евангелия должно быть с молитвой. Просто просить Бога своими словами, чтобы открыл смысл, а он не всегда открывается полностью, хотя бы в силу возраста. Для каждого возраста есть свой уровень восприятия Священного Писания. Каждый возраст имеет свое понимание, и в этом тоже сила и красота Евангелия. Слова Христа не ограничиваются легким буквализмом, который может понять и стар и млад. Евангелие многоуровнево, многогранно, и познавать его можно бесконечно. Об этом говорят многие святые отцы.

- Что означает для Вас жизнь во Христе?
- Жизнь по Евангелию, жизнь в любви к Богу, а потом еще и к людям, которая происходит от любви к Богу. Это может звучать достаточно абстрактно для тех, кто этого не прочувствовал, но поймите, что Христос всегда здесь.

Беседовала Наталья СМИРНОВА

## СМЫСЛ ДЕВСТВА



Игумен Савва (Мажуко), Свято-Никольский мужской монастырь в Гомеле

Запертый сад — сестра моя, невеста, заключенный колодезь, запечатанный источник. Песн. 4, 12

Жиурый осенний вечер. Брестский вокзал. В укромном уголке «весь в чемоданах» сидит молоденький монах и пугливо перебирает четки. Мимо гуляет мужичок со скучающим видом. Заметил монаха:

— Как дела, девственник?

Обычно, когда я это рассказываю, все смеются или на худой конец улыбаются.

Смешно. Смех всегда рождается там, где есть тонкая и деликатная ситуация. Все, что связано с полом, всегда деликатно, поэтому пока живы люди, львиная доля юмора будет приходиться на «половые» анекдоты.

Или по-другому: смех можно рассматривать как механизм психической защиты, — там, где человек слишком уязвим, то есть в сфере пола, смех — последняя оборона, и это нужно принять как факт, нуждающийся в осмыслении.

Подвиг девства, — когда люди умные и здоровые берут на себя крест блюсти себя в чистоте не какое-то время, а всю жизнь, и несут этот труд вызывающе открыто — это деликатная ситуация. Когда есть молодые люди, вопреки моде и даже мнению взрослых соблюдающие себя в чистоте до брака, а в браке живущие вызывающе честно и чисто — это тоже деликатная ситуация, а значит, она имеет риск быть осмеянной.

В наше время разговор о девстве, как это ни странно, — серьезный разговор о смешном, и с этим ничего не поделаешь: само слово девство для большинства из нас обитает исключительно в ироническом контексте. Юродивое слово. И это справедливо не только для светской лексики. Можем ли мы себе представить, чтобы Патриарх обратился с посланием к девственникам? Понятно, что для нашего времени это совершенно невозможно — свои не поймут, чужие поглумятся.

Но ведь в древней Церкви такие послания были обычным делом, и почти у каждого святителя тех времен есть такие тексты. Просто само слово так обросло двусмысленностями, что не удивлюсь, если совсем скоро его будут стыдиться произносить в приличном обществе, если таковое еще останется.

Болезнь профанации святого, заподазривания священного началась не сегодня, и еще в начале XX века Н.А. Бердяев с горечью писал, что «любовь так искажена, профанирована и опошлена в падшей человеческой жизни, что стало почти невозможным произносить слова любви, нужно найти новые слова».



Старые слова нельзя сдавать без боя, тем более что интуитивно мы все, даже неверующие, понимаем, что девство — это святыня и чудо красоты. Одно из песнопений в честь Божией Матери начинается словами «красоте девства Твоего удивляются ангелы».

евство — это красота, и именно красотой покоряют нас жития святых подвижников и подвижниц. Никакие книги и статьи о пользе девства и целомудрия не способны так заразить красотой девства, как правдивая история святой девы или сияющего чистотой аскета.

Нас утешают эти истории, и может быть, то чувство «тишины неизглаголанной» (по слову Епифания Премудрого), которое переживаешь над страницами житий, и есть опыт встречи с красотой девства.

«Сам Христос, — пишет священномученик Мефодий Патарский, — восхваляя твердо пребывающих в девстве, говорит: что лилия между тернами, то возлюбленная моя между девицами (Песн. 2, 2), сравнивая дар девства с лилией по чистоте, благоуханию, приятности и красоте. Подлинно девство есть весенний цветок, нежно произрастающий на своих всегда белых листьях цвет нетления» («Пир десяти дев или о девстве» VII, 1). Лилии, нежность, весна, цветение — вот какими словами дышит святитель, когда говорит о девстве.

Но мы спрашиваем себя: возможно ли это, — чтобы здоровый молодой человек хранил себя в чистоте? Выпишем фамилии: Декарт, Паскаль, Спиноза, Юм, Кант, Ньютон, Лейбниц. Это не перечисление столпов философии нового времени, это имена людей, пребывавших в безбрачном состоянии и при этом не замеченных в извращениях. История запомнила их честными учеными, преданными своему делу, любящими философию так сильно, что эту любовь у них не получалось изводить на кого-то еще.

Все эти люди выросли в христианской Европе, и то, что навык тратить силу любви на духовный труд был для них естественным навыком, — в этом заслуга христианства. «Путем вековых образовательных



упражнений, — утверждает К. Г. Юнг, — христианство добилось очень значительного ослабления животных инстинктов-влечений, свойственных эпохам варварства и античности, так что большое количество инстинктивной энергии (жизненных сил) высвободилось для построения цивилизации».

Получается, наша цивилизация и культура являются плодом воспитания в целомудрии. Если это так, то цивилизация далась христианам слишком дорогой ценой, потому что лилия девства весьма капризна и требует особого ухода, и когда мы читаем в житиях о подвигах преподобных, страшно даже подумать, какой крови стоила им борьба за чистоту.

«Устремляясь к духу, отцы-пустынники умерщвляли свою плоть, чтобы убежать от крайней огрубелости декадентствующей римской культуры, — продолжает К. Г. Юнг. — Аскетизм — есть форсированная сублимация, и он всегда имеет место там, где животные влечения настолько еще сильны, что их приходится исторгать насильственно». Вот древние подвижники и несли свой тяжкий крест подвига среди строптивого и развращенного рода (см. Флп. 2, 15).

И конечно же, если говорить о пользе общественной, о роли в истории — это прекрасно и похвально, но — вот молодой человек, вступающий в жизнь, — как же будут жалеть его и близкие, и дальние, как будут отговаривать, если узнают, что он решил пойти в монахи! Откуда этот испуг у вполне церковных людей? Почему девство пугает?

#### ПРИЗРАК ВОД

Благочестивые миланские тетушки и мамушки не пускали своих дочерей в церковь, если там проповедовал святитель Амвросий Медиоланский: он так говорил о девстве, что девушки оставляли женихов, — самые удачные партии, — забывали свет, роскошную жизнь и вступали в число девственниц.

Однако современного читателя вряд ли тронут речи святителя Амвросия. Замечательный русский философ Б. П. Вышеславцев находил бездарным классический текст о девстве священномученика Мефодия Патарского «Пир десяти дев». В. В. Розанов называл послание святителя Климента Римского к девам «посланием к старым мухоморам».

Конечно, можно сказать, что такие тексты еще надо научиться читать, но в юном возрасте, когда уже надо что-то решать с девством, просто нет еще надлежащего навыка чтения серьезной литературы, а уж когда навык появляется, бывает, что и хранить уже нечего — не все процессы обратимы!

И вместе с тем для большинства наших современников не так очевидно, что девство вообще обладает какой-то ценностью. Не уродство ли это — сдерживать природный импульс, естественное, надо сказать, стремление к продолжению рода и к нормальной потребности в телесных радостях? Кто возьмет на себя власть отбирать природное право человека на радость тела? И если эта радость естественна, то противоестественно-то как раз хранение девства, оно — извращение, задержка развития, болезнь, зараза на теле человечества.

Разве Христос завещал хранение девства? Не сказал ли апостол: относительно девства я не имею повеления Господня (1 Кор. 7, 25)? И не есть ли вся эта проповедь воздержания, развернутая монашеским христианством, преступлением перед человечеством, и не в нем ли причина разного рода недугов семьи, несчастий — не от этой ли скованности, зажатости, страха перед телесным общением? — Вот как можно поставить вопрос, и так его в свое время ставил В. В. Розанов!

Василий Васильевич мучился этой темой в начале XX века и чаял избавления от засилья монашеского «бессеменного» типа святости ради иного религиозного идеала — плодовитости, семейности, солнечной религии пола.

Сейчас начало XXI века: народ раскрепостился, монастыри опустели, христианство не имеет прежнего влияния, и тем не менее — рождаемость падает, семьи разваливаются; без целомудрия Европа вымирает быстрее.

Есть, правда, вариант примирения, предложенный известным немецким девственником И. Кантом: хранить целомудрие — полезно: «целомудренность (pudicitia) — самопринуждение, скрывающее страсть, — все же как иллюзия очень полезна, дабы сохранить между тем и другим полом известное расстояние, необходимое для того, чтобы не сделать один пол простым орудием наслаждения другого. — Вообще все, что называют благоприличием (decorum), именно таково, а именно есть не более как красивая видимость».

Целомудрие — добродетель общественная, и появилась она в определенный момент развития человечества как необходимое условие комфортного сосуществования людей. Но для читателя-христианина очевидно, что эта реплика запечатлела смену идеалов: мера, в которую рос человек, называлась святостью, то есть органической, бытийной пронизанностью Божественными энергиями; когда христиане равнялись на образ святого, добродетели были настоящими и живыми, а протестантизм и рационализм поставили на место человека святого человека приличного.

Но подойдут и спросят: неужели это плохо — быть приличным человеком? Нет, это нормальная и необходимая ступень нравственного развития человека, но мы призваны к большему, к лучшему, и разве мы можем назвать преподобного Серафима или преподобного Сергия приличными людьми? Христа мы можем назвать приличным человеком? Они святы, их лики источают свет, свет живого добра, а не его имитации.

Можно сказать, что Кант — это этический номиналист: для него целомудрие — только имя, для христианских же писателей-аскетов был характерен этический реализм: целомудрие есть реальное приобщение к святости и подлинной чистоте. Ведь если целомудрие — только имя, красивая видимость, иллюзия, не имеющая под собой ровным счетом ничего, то и хранение девства есть только вид кокетливой игры в добродетель — что ж и держаться за такой фантик?

Тогда и отношение к целомудрию и к святости девства становится иным: «Женщины, священники и евреи обычно не напиваются, по крайней мере тщательно избегают показываться в таком виде, так как в гражданском отношении они слабы и им необходима сдержанность (а для этого, безусловно, нужна трезвость). В самом деле, их внешнее достоинство покоится только на вере других в их целомудрие, набожность и обособленные законы».

Кант, правда, уточняет, что «для нас должна быть дорога даже видимость добра в другом человеке, ибо из этой игры притворства, быть может, незаслуженно снискивающей уважение, в конце концов может получиться нечто серьезное». Только ведь иллюзии не греют, да и сам кенигсбергский старец говорил, что 100 талеров в моем воображении еще не есть 100 талеров в моем кармане, потому-то образ целомудренного человека, рожденный договорной моралью, благополучно развалился под ударами психоанализа.

«То, что блестело в XIX веке, — писал Юнг, — конечно, не всегда было золотом, это касается в равной мере и религии. Фрейд был великим разрушителем, но наступление нового века предоставило столько возможностей для ломки, что для этого было недостаточно даже Ниц-

ше. Фрейду осталось еще недоломанное, чем он занялся основательно. Пробудив целительное недоверие, он тем самым косвенным образом подтолкнул к обострению чувства подлинных ценностей. Грезы о благородном человеке, владевшие головами публики с тех пор, как она перестала воспринимать догмат о первородном грехе, развеялись в определенной степени под воздействием идей Фрейда».

Итак, человек приличный рассыпался, и те, кто видел в нём предел человеческой святости, бросились клеить разбитый идол и ругать разрушителя. А может быть, все это попущено Промыслом, чтобы люди стали искать подлинного добра и призрак вод обратился в озеро (см. Ис. 35, 7)? Что же мы должны такого важного узнать о девстве? Прежде всего то, что ценить его придумали не христиане.

#### пустой мир

№25, 2011

 $\prod$  охристианский мир четко различал девство естественное и девство мистическое. Первое нам очень понятно: девушка должна хранить себя до брака. Но — почему?

Историки чаще всего дают объяснение в ключе правовых и имущественных отношений. Хозяин, то есть муж, должен быть уверен, что первенец, которому перейдет все, будет его сыном. Поэтому невеста должна быть девственницей по определению.

Само наше древнее слово «невеста», которое часто расшифровывают как «незнаемая», «непознанная», — нам подсказка. Когда в древности за невесту вносился выкуп, покупалось именно девство, за него шел торг. В одной из своих свадебных песен Катулл (Гай Валерий Катулл (ок. 87 до н.э. – ок. 54 до н.э.) — один из наиболее известных поэтов древнего Рима — ред.) передает слова родителей, укоряющих свою дочь-невесту:

Девственность вся ли твоя? В ней есть и родителей доля: Третья часть от отца, и также у матери третья, Третья лишь часть у тебя! Так против двоих не упорствуй, Коль над тобою права с приданым отдали зятю. (Катулл 62, 60–65)

На девственность заявляются права, как на недвижимость, и есть соблазн считать, что к этому юридическому моменту все и сводилось. Но девственность — это еще и красиво, а в древности красоту умели ценить не хуже нашего. У приснопамятного Катулла, которому никогда не ставили в вину излишнюю целомудренность стихов, тем не менее есть такие строки:

Но лишь завянет цветок, подрезанный тоненьким ногтем, Юношам он уж не люб, и девушкам боле не люб он. Девушка так же: доколь не тронута, все ее любят. Но лишь невинности цвет оскверненное тело утратит, Юношей больше она не влечет, не мила и подругам. (Катулл 62, 43–45)

Заметим два момента: поэт-язычник говорит о красоте девства как об очевидном факте, не объясняя как умный человек, почему девство считают прекрасным. Второе: тело, утратившее девство — осквернено, поругано, спрофанировано. То есть красота девства сакральна, священна. А это уже язык не правовой, а религиозный. Здесь естественное девство совпадает с девством мистическим, и мне кажется, что соблюдение девства до брака не столько было связано с требованиями права, сколько несло в себе глубинную интуицию девства как хранения силы любви, творческой силы, а значит — силы мистической, которая была необходима для созидания семьи и рода, считалась исчерпаемой, а потому нуждалась в обереге.

Жрицы Весты были девственницами. Веста — древняя римская богиня домашнего очага, богиня земли, богиня-дева. Хранение семьи и благополучия римского государства поручалось девам. Весталки пользовались глубоким уважением у римлян, о чем свидетельствуют их необычные привилегии: куда бы ни шла весталка, ее всегда сопровождал ликтор, расчищавший ей путь, если она выступала свидетелем, с нее не требовали клятвы, если ей случайно встречался преступник, ведомый на казнь, ему оставлялась жизнь, весталки имели право быть погребенными в черте города.

Внешне весталки походили на монахинь: их посвящали через постриг, они носили особое аскетическое одеяние.

Однако святость весталки напрямую связывалась с ее непорочностью, и за нарушение обета девства жрицу могли живой закопать в землю, потому что нарушение девства сулило несчастья римской республике. Тело весталки почиталось священным, и хотя жрицам позволялось после 30-летнего служения вступать в брак, мало кто из них, как писал Плутарх, пользовался этим правом, «да и те, которые сделали это, не принесли себе никакой пользы, большинство же провело остаток своих дней в раскаянии и унынии, причем навели на других такой религиозный ужас, что они предпочли до старости, до самой смерти девство супружеству».

Природа Весты — огонь, она, бестелесная богинядева, требовала служительниц, подобных себе. Но разве случайно, что семью хранила девственность? В Греции Весте соответствовала Гестия, покровительница домашнего очага. Религия инков знала алькас — «девственниц солнца», хранительниц солнечного огня — они жили в особом храме, и только им позволялось шить одежду для императора и готовить для него пищу.

Подобную связь девства и брака демонстрирует и культ Артемиды. С одной стороны, она покровительница в родах, охранительница брака, с другой — богинядева и защитница целомудрия. Девушки перед свадьбой жертвовали ей локон в честь Ипполита, пострадавшего за свое целомудрие. Герой Еврипида Ипполит, хранящий девство ради Артемиды, приносит ей венок с девственного заповедного луга, которого не касался серп, на котором не пасли коз. Ипполит живет, как монах: он не ест «ничто дышавшее», изучает пророческие книги, участвует в мистериях. Религия Митры тоже знала своеобразное монашество, причем и женское, и мужское.

Есть еще и другой аспект: девство как условие приобщения к мудрости и знанию. Девственницей (παρθένος) была весьма почитаемая в Греции совоокая Афина, богиня мудрости, покровительница творчества и дарительница красоты. В храме Афины было помещение, где прялась одежда для ее статуи — эту работу доверяли только девицам. Знаменитая пророчица Кумская сивилла была девственницей. В древней Индии как только юноша вступал в возраст ученика и отдавался на воспитание брахману, он непременно должен был давать обет целомудрия, потому что считалось, что человек, утративший девство, уже теряет способность вынашивать знание и созревать духовно. Обучение прекращалось тут же, как только узнавали о нарушении обета целомудрия. Воздержанию от общения с женами ради сохранения мудрости учили Пифагор и Эмпедокл.

В любом случае, девственное всегда считалось лучшим, потому религии, знавшие человеческие жертвоприношения, отдавали предпочтение нетронутым молодым людям: майя приносили в жертву красивых девственниц для умилостивления богов дождя; инки в конце года закапывали живьем в землю около 500 девственных юношей и девушек.

Продолжение следует





20 июня

#### **АРХАНГЕЛЬСКАЯ ОБЛАСТЬ**

деревянной Михайло-Архангельской церкви, построенной в XIX веке в деревне Пачепельда в Онежском районе Архангельской области, нашли... бомбу.

В Великую Отечественную войну деревню бомбили немецкие самолеты. Старожилы помнят, как после войны неразорвавшиеся снаряды находили в домах, сараях, на огородах. Как оказалось, одна из таких авиабомб попала в церковь, пробила крышу, но не взорвалась, а ушла глубоко под землю. Попытки найти бомбу неоднократно предпринимались, но безрезультатно. Жительница Пачепельды Зинаида Михайловна вспоминает, как в 60-е бегала с друзьями на танцы... в церковь, которая волей большевиков была превращена в клуб. Можно сказать, люди плясали на минном поле!

За годы, проведенные в земле, бомба не растеряла свои боевые каче-

ства. Недавно местные охотники за металлом, воспользовавшись металлоискателем, «засекли» боеприпас, после чего попытались докопаться до находки. На глубине одного метра обнажилось оперение бомбы, но дальше копать не рискнули.

Чтобы не рисковать, подрыв специалисты МЧС решили произвести там же, где и нашли в церкви. Обложив бомбу взрывчаткой, сверху накрыли толстым слоем грунта, чтобы свести разрушение здания к минимуму. Немногочисленных жителей ближайших домов увели на безопасное расстояние. В результате подрыва 70-килограммовая авиабомба 75го калибра наконец-то перестала существовать. У заброшенной церкви — повреждения кровли.

#### **MOCKBA**

Третьяковская галерея приобрела коллекцию работ Николая Ге на христианскую тему. Более века эти графические произведения находились в частных собраниях Швейцарии, сообщает «Интерфакс-

В коллекцию входят эскизы, этюды и наброски к живописным произведениям разных лет, серия подготовительных рисунков на евангельские сюжеты для неосуществленного издания «Краткого изложения Евангелия» Льва Толстого, рисунки на тему «Распятие».

Представляемая коллекция Н. Ге после его смерти была собственностью сына художника. В 1900 году он переселился в Швейцарию и вывез туда принадлежавшую ему часть наследия отца. В 1930-х годах сын составил завещание на имя Беатрисы де Ваттвилль, владелицы замка Жэнжэн, по которому в обмен на пожизненную ренту передавал это наследие в ее собственность. Новая владелица разместила коллекцию произведений в специально отведенном для нее зале замка.

В 1936 году экспозиция была открыта для публичного обозрения. После смерти Б. де Ваттвилль ее имение было продано с аукциона, и следы наследия Н. Ге надолго затерялись. В 1974 году собрание рисунков художника было приобретено на «блошином» рынке Женевы его последним владельцем.

Подробно о жизни и творчестве художника Николая Ге мы рассказывали в «ЦС» №8, 2011.

#### ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

Радио

1 канал

#### Каждый четверг 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- протоиерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г. п. Чисть).

#### 25 июня, суббота

1 канал

#### 8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

• Жизнь Церкви в первые месяцы Великой Отечественной войны.

«Сталіца» (72,89 FM)

#### 16.00 «Христианская энциклопедия»

• О праздновании в честь Всех святых, в земле Российской просиявших. Ответы на вопросы.

#### 26 июня, воскресенье

1 канал

#### 7.30 «Духовное слово»

- Проповедь на воскресное Евангельское чтение протоиерея Григория Черепенникова (г. Узда).
- Репортаж о перенесении иконы блаженной Валентины Минской в д. Станьково.

Православное интернет-радио «София» слушайте на сайте radiosofia.by Круглосуточно

#### Телевидение

25 июня, суббота

1 канал БТ

#### 7.25 «Існасць»

 Свято-Никольский собор — сердце Брестской крепости.

#### 26 июня, воскресенье

«Лад»

#### 7.40 «Благовест»

- Сюжет о VI слете военнопатриотических православных клубов в Полоцком погранотряде.
- О помощи молодежи из БРСМ в строительстве храма во имя святителя Феодосия Черниговского в д. Петришки (Минский р-н).
- Репортаж с выставки «Беларусь православная», проходящей в Борисове.

#### 8.05 «Мир вашему дому»

Ведущий — иерей Павел Сердюк (г. Минск). • О проблеме педагогического воспитания в современной школе.

#### OHT

#### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

• О зависти. Продолжение. В программах возможны изменения.

#### ОБЩЕЕ ДЕЛО

добрыми пожеланиями и с инадеждой на положительное внимание к нашим нуждам к Вам обращаются Приходской совет и прихожане православной общины деревни Велута Лунинецкого района Брестской области. Просим Вас оказать посильную помощь в благородном деле сборе средств на строительство храма. В этом деле нет далеких и близких, своих и чужих.

Пожертвования принимаются также любыми стройматериалами и другими материальными ценностями.

Да хранит Вас Господь на многая и благая лет жизни!

#### Расчетный счет:

р/с 3015206670013 в отделении ОАО «Белагропромбанк» г. Лунинец ул. Советская, 7 код 150501415 УНП 201005865 Получатель: приход храма Святой Живоначальной Троицы д. Велута.

Для почтовых переводов: Беларусь, 225655, Брестская область, Лунинецкий район, д. Велута. Ходотчук Любовь Федоровна (на строительство храма).



#### Синодальный паломнический отдел БПЦ приглашает совершить паломничество

#### Беларусь:

2.07 Гродно, Мурованка 3.07 Жировичи, Сынковичи 3.07 Заславль, Раков, Воложин 9-10.07 Святыни Полесья

16.07 Крысово, Станьково, Витовка **17.07** Монастыри Минщины 17.07 Жировичи, Сынковичи 19.07 Гольшаны, Крево, Богуши

#### Россия, Украина, Прибалтика:

26.06-8.07 Одесса православная 1-4.07 Густынь, Прилуки 1-4.07 Тихвин, Великий Новгород 8-11.07 Псков, Печеры, Снетогорск, Изборск 8-11.07 Муром, Дивеево, Суздаль

272-11-96, 272-06-45

#### Зарубежье:

**18–26.08, 15–22.09** Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) 30.06-11.07, 10-21.07 Крым 6-22.07, 18.07-3.08 Болгария

Ежемесячно: Грузия (по мере набора группы).

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

#### «МЛД-Групп»

#### ПАЛОМНИЧЕСТВО НА СВЯТУЮ ЗЕМЛЮ

Дорогие братья и сестры!

Туристическая компания «МЛД-Групп» совместно с Паломническим центром «Иерусалим» приглашает вас в поездку «Преображение Господне на Святой Земле». Срок поездки: с 16 по 23 августа 2011 года.

За 8 дней паломничества вы посетите Иерусалим, Гефсиманский сад, Вифлеем, Назарет, Храм Гроба Господня, Голгофу, Кану Галилейскую.

Примете участие в ночном богослужении в монастыре Преображения Господня на горе Фавор. Совершите обряд омовения в реке Иордан. Пройдете по Виа Долороса (Дорога Скорби) — путь, по которому шел Спаситель к месту Своей Крестной смерти.

Наш адрес: г. Минск, ул. Кропоткина, д. 44, оф. 606. Тел. (017)334-32-31, (017)334-65-41, (029) 635-68-24

www.mldtour.com

#### ВМЕСТЕ В ЗАЩИТУ ЖИЗНИ

Второй семинар «Помощь женщинам в кризисной беременности», - подготовка консультантов для оказания психолоцель которого гической и духовной помощи женщинам, находящимся в трудной жизненной ситуации и стоящим перед выбором относительно прерывания или сохранения беременности, прошел в Минске.

ог хочет, чтобы человек жил, **(** Dи поэтому мы объединяемся в этой войне за наш народ. Это семинар для всех людей доброй воли. Мы защищаем не только неродившихся детей, но и женщин. Поэтому волонтеры этой программы — своего рода воины Христовы», — сказал настоятель прихода храма святителя Николая Японского иерей Павел Сердюк. Представители Православной, Католической и протестантских Церквей, которые собрались в костеле святых Симона и Елены, были согласны с тем, что в решении проблемы абортов должны объединить свои усилия различные конфессии.

Проект помощи женщинам, которые собираются делать аборт, называется «Вместе в защиту жизни». В рамках проекта определено шесть экспериментальных площадок в клиниках Минска. Одну из групп волонтеров возглавит матушка Вера Сердюк, руководитель центра «Матуля» при приходе святителя Николая Японского. На семинаре матушка Вера подчеркнула, что если уменьшится количество абортов в этих клиниках, то эксперимент удался.

Один из организаторов мероприятия — республиканская духовнопросветительская программа «Семья -Единение — Отечество».

В июле планируется провести семинар, на котором волонтеры получат сертификаты о том, что они могут консультировать женщин перед абортами. В ноябре организаторы проведут исследования, дал ли эффект этот эксперимент.

Кстати, подобный опыт уже имеется в Беларуси. В одном из регионов Гродненской области в соответствии с соглашением между Министерством здравоохранения и Православной Церковью начата работа по «предабортному» консультированию женщин со священником. Проект еще не завершен, но, по предварительным результатам, удалось снизить количество абортов на 70 процентов, сообщает sobor.by.

ДОРОГИЕ ЧИТАТЕЛИ! ПОДДЕРЖИТЕ НАШУ ГАЗЕТУ <u> В СТОЛЬ НЕПРОСТОЕ ВРЕМЯ — ПОДПИШИТЕСЬ НА НЕЕ!</u>

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства Мітрапаліта . Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар Харытонаў Андрэй Юр'евіч

Заснавальнік: Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы, 220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

> Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 25, 24 чэрвеня 2011 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 4950.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. Заказ № 608 Нумар падпісаны да друку 21 чэрвеня 2011 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 ад 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы

пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

#### БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного спонсора, мы выходим в свет благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска. Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

Nº 3015000004189 в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603, ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

В подписном каталоге с. 96