

«ХРИСТИАНСТВО-ЭТО САМАЯ НЕУДОБНАЯ РЕЛИГИЯ»



почему страдают невинные?



О ЦЕРКОВНОЙ РЕФОРМЕ

стр. 8

# PROTHEHORNE ENAPRIMANDAME

# вещомости

ЕЖЕМЕСЯЧНАЯ ГАЗЕТА ГРОДНЕНСКОЙ ЕПАРХИИ.

ОСНОВАНА В 1901 Г. ВОЗОБНОВЛЕНА В 1992 Г.

# Гродно: между двумя океанами

Около 17 000 км, 24 страны, более 200 дней пути – именно такова география Международного автопробега в защиту жизни «От океана до океана». Гродно в минувшее воскресенье оказалось в эпицентре событий этой акции, направленной в защиту жизни нерожденных детей и на укрепление традиционных семейных ценностей. Продолжение на стр. 5



# ЕПИСКОП ГРОДНЕНСКИЙ И ВОЛКОВЫССКИЙ **АРТЕМИЙ** ВОЗВЕДЕН В САН **АРХИЕПИСКОПА**

18 июля, в День обретения честных мощей преподобного Сергия, игумена Радонежского, Святейший Патриарх Кирилл возвел в сан архиепископа епископа Гродненского и Волковысского Артемия.

Подробнее на стр. 3

# **АВГУСТОВСКИЕ** «СПАСЫ»

Об истори и «сельскохозяйственных» аспектах трех праздников рассказывает кандидат исторических наук, кандидат богословия Юрий Рубан.

Подробнее на стр. 11

# Интервью с Генеральным Консулом Республики Польша

С 8 по 22 июля в актовом зале при Гродненском Кафедральном Соборе проходила выставка современной иконы. В ее открытии принимал участие Генеральный консул Республики Польша в Гродно Анджей Ходкевич. Корреспонденту нашей газеты удалось побеседовать с ним об иконографии, современном искусстве и судьбах Западной Европы.

щественно католической Польше внимание к православной культурной традиции?

-В первую очерель, мне бы хотелось сказать, что люди зачастую мыслят схемами. И одной из таких схем является убеждение в том, что все поляки - римо-католики, а все белорусы -исключительно православные. Но это очень далеко от истины. Как мы знаем, история у двух этих народов общая. И это история мирного сосуществования на одной территории и католиков, и православных, и поляков, и белорусов. Поэтому Православие для польских земель отнюдь не чуждо.

Таким образом, отвечая на Ваш вопрос, могу с уверенностью сказать, что польское общество всегда было открыто к целостному, а не избирательному восприятию собственного культурного наследия, а оно, как я уже сказал, за множество веков вобрало в себя как католическую, так и православную традицию. И сегодняшняя выставка, на которой большинство представленных работ были созданы участниками международного семинара в польских Новицах, со всей очевидностью доказывает эту открытость и большой интерес поляков к православному искусству.

Еще раз повторю, для очень большого числа людей этот интерес происходит от осознания себя наследниками той первой Речи Посполитой, которая объединила на своей территории два наших народа и множество других наций. Для тех же, кто творит эти иконы, мне кажется, это один из родов молитвы и служения Богу.

-На протяжении нескольких десятков лет многие искусствоведы в Западной Европе отмечают постоянно возрастающий

-Господин консул, насколько высоко, по-Вашему, в преиму- интерес к православной иконописи. Если для Польши, как Вы Ведь это означает, что можно, сохраняя традицию и руководсказали, этот вид сакральной живописи является частью культуры, то почему она столь привлекательна для людей, ранее не знакомых с этой традицией?

> - Быть может, этот интерес связан с тем, что восточное искусство и византийская икона в частности являются для тех мест чем-то необычным, может быть, даже экзотическим.

> - Авторы икон, экспонируемых на сегодняшней выставке, приятно удивили нас своей попыткой современного переосмысления традиционных для иконографии сюжетов и художественных средств. А лично Вам ближе классическое или современное искусство?

> Трудно сказать, что может нравиться больше или меньше. Современное искусство зачастую отвергается, потому что его трудно понять. Но с другой стороны, оно призвано быть искусством, которое побуждает к чему-либо. И это, пожалуй, весьма существенно. Искусство должно воздействовать на человека, вызывать в нем некие переживания, эмоции и чувства. Оно не может себе позволить оставить человека равнолушным.

> Хотя, я думаю, что на самом деле нет четкого разделения на искусство современное и классическое. Все это весьма условно. Вот мы с Вами сейчас ведем этот диалог на выставке икон, в написании которых свойственно соблюдение жесткого канона, сохраняющего свои общие черты на протяжении веков. В то же самое время, мы можем видеть на этом вернисаже часть икон, которые, очевидно, являются современными, а не традиционными и несколько отходят от этого канона. И очень хорошо!

ствуясь ею как неким ориентиром, искать при этом какие-то новые, современные решения в искусстве.

- Последний мой вопрос не связан с сегодняшней выставкой. Пользуясь случаем, мне бы хотелось услышать Вашу оценку того процесса охлаждения к религии, который мы все наблюдаем на протяжении последнего века в Западной Евро-

- Это происходит потому, что общество считает религию чем-то ненужным. Но я думаю, что Западная Европа отдалилась от Церкви не навсегда. Из истории XX века нам известно, чем закончились попытки вытеснения религии из общественной жизни и отход от веры в Бога большинством населения огромной страны. Коммунизм пытался подменить её идеологией, доказывая, что это абсолютно бесполезная вещь. Сегодня же мы видим активное возрождение религиозной жизни там, где еще не так давно рушились храмы.

Поэтому я не склонен думать, что христианская Европа умрет. Возможно, она несколько изменится в течение своего исторического пути, но я не верю в то, что она умрет. Кроме того, не следует забывать, что кроме Средиземноморья за океаном существует еще один очаг христианской, европейской цивилизации. И там религиозные тралиции очень сильны. Вполне возможно, что они будут способствовать возрождению Церкви и религии в Старом Свете.

Беседовал Дмитрий Павлюкевич

## ■ Записки исподлобья

# О реализме и чернухе

Наши с вами современники как будто больше не верят в бескорыстие людей. Всякий человеческий поступок рассматривается как совершенный исключительно из корыстных, злых и/или финансовых побуждений. Сегодня такой подход наблюдается во всем: в межличностных отношениях, в трактовках исторических событий, оценках современных политических процессов. Считается, что все люди на всех уровнях своей жизнедеятельности поступают, взяв в расчет исключительно личную выгоду, искренне же и по-доброму — никогда.

К примеру, любая положительная информация о Церкви воспринимается с большим сомнением и ядовитым сарказмом, но зато известия о «часах Патриарха» проходят на ура и усваиваются публикой даже с каким-то злорадным восторгом. Самое страшное, что такой взгляд признается критическим, соответствующим действительности (обычно прибавляют: «Нашей ужасной, но увы, действительности»), реалистичным и не тронутым идеалистическим налетом. В истории его называют непредвзятостью, в политологии — вниманием к человеческому фактору. Как будто реальность и человеческий фактор тождественны злу, пошлости и чернухе. А тех, кто пытается противиться, клеймят идеалистами, страусами, прячущими голову в песок и обладателями розовых

Я тоже за критический взгляд на вещи, но за по-настоящему критический. Т.е., за то, чтобы видеть зло только там, где оно есть, а не повсюду. Какая разница, какого цвета очки: розового или черного? Это в любом случае влечет за собой тенденциозность оценки. Одни пытаются представить всех такими же розовыми, как они сами, а другие – вымазать всех грязью. Ведь когда все в грязи, на тебя уже не покажут пальцем, как на идиота, и не скажут «фу». Скажут: «Так модно».

Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ

# Архиерей

# «Христианство - это самая неудобная религия»



- Ваше Высокопреосвященство, близится День празднования Крещения Руси. Что получили наши народы, решившись более чем 1000 лет назад следовать за Христом?

Мы все получили возможность усыновления Богу. Другими словами, мы получили возможность спасения. Но спасение сегодня часто понимается совсем не похристиански. Крещение отнюдь не сулит избавление от трудностей, неприятностей, не гарантирует государственное процветание. Христос нигде в Евангелии не обещает нам комфорта, сытости, стабильности и спокойствия. Парадокс, но самым верным своим ученикам Он обещает самые страшные мучения. Он говорит, что всех решившихся следовать за Ним, ждут проблемы. Поэтому все те, кто надеются с принятием Христа начать жить как в сказке, вынуждены будут разочароваться. Христианство - это самая дискомфортная, самая неудобная для человека религия.

Но в этом нет ничего печального или мрачного. Мрачным все это кажется только для тех, кто хоть и крестился, но все еще остался в прежней системе ценностей. Настоящие же христиане никогда не испытывали горя от всех тех гонений, которые на них обрушивались. Наоборот они шли на них как на праздник, с улыбкой и сердечным весельем. Каз-

другой и просит его тоже казнить. Удивительно! Для обычного сознания это невероятно, это вопиющий абсурд. Но христианство как раз таки и принесло это новое сознание. Христианство принесло в мир невероятную свободу. Тот комфорт, который все так ищут сегодня, в конечном счете, превращает человека в раба. Он ужасно боится с ним расстаться и пойдет на все, чтобы этого не случилось. Христианина же невозможно ничем напугать. Это самый неуправляемый человек в хорошем смысле этого слова. Людьми обычно управляют, играя на их ценностях. Но у христиан только одна Ценность, которую никто у них не отнимет, - это сам Христос. В моей жизни было множество паломнических поездок, но самое глубокое впечатление оставил Рим. Правда не собор св. Петра, а древние римские катакомбы. Помню, как гид говорил, что эти пещеры простираются на расстояние 600 километров. Только представьте: 600 километров гробов всех тех, кто отдал свои жизни за

А сегодня христиане, наоборот, очень часто ищут какого-то земного благополучия, требуют к себе уважения и почета. Мы ставим свечи, вычитываем целиком молитвословы, чтобы «все было хорошо». Вся эта атрибутика, исполнение всех этих предписаний видится нами как некий гарант защищенности от жизненных проблем. Это очень успокаивает, я бы даже сказал убаюкивает. И под эти елейно-заунывные песнопения наша совесть потихоньку засыпает и забывает, что христианство - это постоянное напряжение, постоянная работа над собой, за которую никто внешний не

С этой ситуацией нужно что-то делать. Конечно, второго крещения, как и второго рождения, не бывает. Зато бывает реанимация, когда человек оказывается в критической ситуации между жизни и смертью и в ходе оперативных действий врачей вновь возвращается к нормальному состоянию.

- А как Вы оцениваете жизнь Церкви последних 20-ти лет? Реанимация после серьезной болезни общества коммунизмом удалась?

Я не думаю, что этот процесс завершен и сегодня уже можно давать какие-то глобальные оценки этим двум десятилетиям как пройденному этапу возрождения. Мы, скорее, находимся в ситуации, когда для анализа следует собирать оперативную информацию, чтобы скорректировать свой план действий. Ведь если уж оставаться в рамках этой метафоры, то несмотря на множество положительных моментов, на сегодняшний день у «пациента» наблюдается и ряд осложнений.

И, в первую очередь, они связаны все с той же блаженной успокоенностью христиан, о которой я уже говорил. Прекращение гонений на Церковь, ее выход из подполья, ее же во многом и расслабил. Многие священники забыли, что они являются в первую очередь пастырями, а не требоисполнителями. Многие миряне забыли, что Церковь - это нечто большее, чем «бюро ритуальных услуг», что все то, о чем мы так усердно ставим свечи - здоровье, благополучие, деньги, успех и т.д. все это не является ценностью для христианина, и ничего из этого нам не обещал Христос.

В конечном итоге, это способствует тому, что религия уже не воспринимается как живое общение с Богом, но либо как часть культуры, либо как национальная идея. Нечто подобное было накануне революции. Если христиане не могут сами поддерживать себя в трезвении, им это помогают сделать более радикальными способами.

Вот об этой трезвости нам следует позаботиться. А точнее, уже новому поколению священников и самих христиан. Пусть их будет немного, пусть в каждом городе их будет хотя бы 12, но настоящих христиан, и этой закваски будет достаточно, чтобы поднять все тесто.

-Владыка, не секрет, что в обществе сегодня развернута широкая антицерковная кампания. Как на это реагировать? Как с этим бороться христианам?

Во-первых, не секрет, что это кампания развернута далеко не сегодня, а с самого момента рождения

Церкви. И масштаб ее намного более эпичен, нежели беснования у алтаря четырех девиц.

У нас в Церкви своих проблем хватает помимо плясок на амвоне. Эти девочки - просто пустое место по сравнению с нашими собственными церковными кликушами. И вот как раз о них никто не говорит, хотя они разрушают Церковь изнутри. Они приходят и говорят, что архиерей это никто, что он ненастоящий, батюшка тоже не такой, и вообще в Церковь нельзя ходить. В конечном итоге, они находят себе «старичка» и вместе с ним смущают нормальных, адекватных верующих.

Вот это проблема. А с этими девушками нет проблем. Здесь все ясно, все на ладони. Они просто хотели показать себя. Герострат тоже сжег храм Артемиды, но не потому, что он был ярым противником язычества, а ради славы. Мне даже самого себя порой приходится одергивать, когда я пытаюсь что-либо сделать для Церкви. Главная мысль у меня какая: самовыражение или реальная польза моей Церкви? И этим девочкам таким специфическим способом тоже захотелось самовыразиться. Поэтому и реакция на них однозначная - отрицательная. А вот с этими кликушами не все так просто. Они все-таки действуют от имени Церкви, как бы во благо. И этот полвох не кажлый разгалает.

Что же касается информационной шумихи последних месяцев, то всем нужно помнить, что Церковь это не только епископы и священники. Церковь - это все христиане. Поэтому когда ругают Церковь, ругают не просто бородатых людей в рясах, а каждого христианина. И, следовательно, ответственны за это тоже все вместе. Будет весьма удивительным, если те, кто называют себя православными, станут просто сидеть перед телевизором и сетовать «Где же наша иерархия? Пускай бы хоть ктонибудь высказался». Ну а то, каким, образом мы должны отвечать на все эти выпады, хорошо известно всем нам из Евангелия. И мне к этому не-

> Беседовал Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ

## ■ Цифры месяца

# Церковь помогает пострадавшим от наводнения на **Кубани**

Сильнейшие ливневые дожди, продолжавшиеся в Краснодарском крае (Россия) с 4 по 7 июля, спровоцировали масштабное наводнение в регионе. Жертвами стихии стали 172 человека. Наиболее пострадал Крымский район и город Крымск, где уровень воды достигал по отдельным свидетельствам 4 или даже 7 метров. Общее число пострадавших от наводнения на 9 июля оценивалось почти в 35 тысяч человек. По предварительным оценкам ущерб превысил 1 миллиард российских рублей, а на ликвидацию последствий потребуется до 4 миллиардов рублей

Русская Православная Церковь приняла самое активное участие в помощи пострадавшим. Так, сразу же после трагедии при храме Архангела Михаила в Крымске начал действовать штаб помощи пострадавшим. При храме была организована полевая кухня. Горячим питанием было обеспечено более 17 000 человек. Кроме того, на улицах была организована бесплатная

раздача хлеба.

На церковных пунктах сбора помощи принимали вещи из списка самого необходимого. Этот список регулярно обновлялся в зависимости от нужд пострадавших. В целом, в храм Архангела Михаила было доставлено свыше **780 тонн** гуманитарного груза.

Более того, по заявлению Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, прибывшего на место трагедии, Церкви удалось собрать более **14** млн. рублей в пользу пострадавших.

В самом городе постоянно действовали волонтеры православных благотворительных организаций, а также студенты православных вузов (РПУ, ПСТГУ) и семинарий.

Священники, прошедшие специальные курсы при МЧС, несли ежедневное дежурство. Особым образом стоит отметить действия настоятеля Архангельского храма, который вместе с двумя прихожанами спас от рук стихии 50 человек.



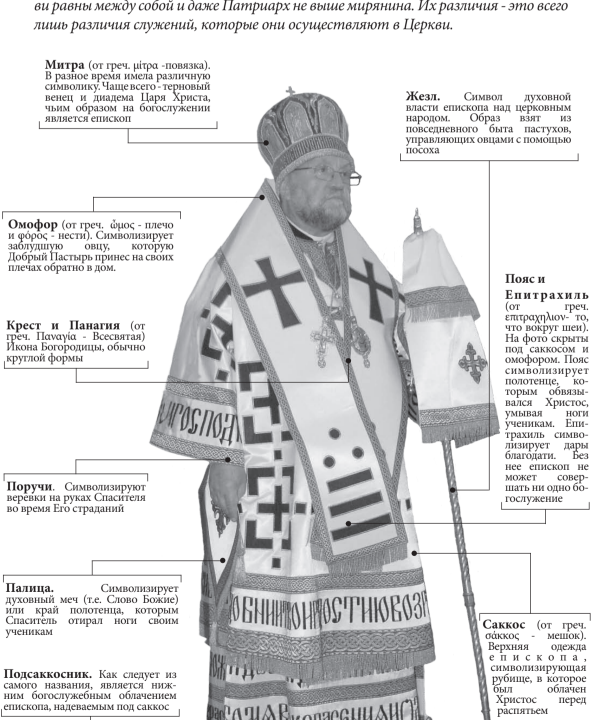
Архиерей

август 2012 года

# Епископ Гродненский и Волковысский Артемий возведен в сан архиепископа

18 июля 2012 года, в День обретения честных мощей преподобного Сергия, игумена Радонежского, за Божественной литургией в Успенском соборе Свято-Троицкой Сергиевой лавры, Святейший Патриарх Кирилл во внимание к усердному архипастырскому служению и в связи с 60-летием со дня рождения возвел в сан архиепископа епископа Гродненского и Волковысского Артемия. От имени редакции газеты «Гродненские епархиальные ведомости», официального сайта Гродненской епархии, сотрудников епархиального управления, духовенства и прихожан поздравлем Его Высокопреосвященство, архиепископа Гродненского и Волковысского Артемия с высокой наградой!

Чтобы наши читатели могли наглядно представить, какое место в церковной иерархии занимает титул архиепископа, приводим соответствующую схему. При этом следует помнить, что, согласно православному учению, все члены Церкви равны между собой и даже Патриарх не выше мирянина. Их различия - это всего





# ресвитеры

# (от греч. πρεσβύτερος — старейшина)

Вторая степень священства. В древности слово пресвитер могло также применятся к епископу, и в таком случае оно обозначало не иерархическую степень, а возраст или социальный статус.

иерей

получает от епископа право совершать все таинства кроме рукоположения, освящения антиминса и освящения мирра. (Монашествующие иереи называются иеромонахами)

храма. Звание жалуется как почетное за заслуги перед Церковью. протоиерей

(Монашествующие протоиереи называются игуменами)

старший иерей, обычно настоятель

протопресвитер высшее наградное звание белого духовенства в православных церквях

## (от греч. διάκονος — служитель)

Первая степень священства. В древности брали на себя попечение о бедных, разносили Евхаристию больным и тем, кто не мог прийти на богослужение.

диакон

не имеет права совершать таинства. Основная роль помощь в служении епископам и священникам, возглашение от имени верующих молитв. (Монашествующие диаконы называются иеродиаконами)

протодиакон

первый диакон, служащий при епископе, называется протодиаконом (или архидиаконом, если он из монашествующих)

# Народ Божи

Народ Божий составляет наиболее многочисленную часть Церкови.

В Евангелии назван родом избранным, царственным священством, народом святым, людьми, взятыми в удел (1 Пет. 2:9-10)

Особую категорию мирян составляют монашествующие, давшие обет безбрачия и живущие в монастырях.



### ■ Официально



# МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ БЕЛОРУССКИЙ ЭКЗАРХАТ ГРОДНЕНСКАЯ ЕПАРХИЯ

# Обращение духовенства Гродненской епархии Белорусской Православной Церкви к комиссии Межсоборного Присутствия Русской Православной Церкви

Современный мир, в котором неизбежно воплощаются в жизнь процессы глобализации, ставит перед христианами все новые и новые вопросы. Давать ответы на эти вопросы, руководствуясь христианским нормами Евангелия и трудами святых отцов – задача, возложенная на духовенство Русской Православной Церкви. Однако существует ряд вопросов, ответы на которые достаточно сложно сформулировать отдельным священнослужителям.

Одним из таких вопросов является идентификация личности. Верующие люди обращаются к духовенству с просьбой дать нравственную оценку тех или иных методов, использующихся для сбора личных данных о человеке. Относясь к категории социальных действий нейтрального характера, в различных условиях эти методы могут приводить в смущении как воцерковленных, так и находящихся на пути к воцерковлению прихожан.

В частности, поводом для проведения епархиального собрания стала кампания по сбору дактилоскопических данных, проходящая на данный момент в Республике Беларусь.

Так, законом № 236-3 «О государственной дактилоскопической регистрации» в редакции от 04.01.2010 г. в список лиц, подлежащих обязательной государственной дактилоскопической регистрации (ОДР), была внесена такая категория лиц, как военнообязанные.

Сайт Министерства внутренних дел Республики Беларусь приводит такую информацию:

«Данная процедура, в том числе и дактилоскопический учет, позволит использовать соответствующую информацию не только в интересах правоохранительных органов для решения задач борьбы с преступностью, но и во многих иных областях – банковский сектор, социальная сфера, транспорт и коммуникации, медицина, контроль физического доступа, а также доступа к базам данным, в том числе и посредством использования электронных информационных сетей. Посредством биометрической идентификации человека станет возможно на более качественном уровне реализовать социальные функции государства в сфере предоставления населению различных сервисов и услуг, осуществлять более действенный контроль за законностью действий сотрудников государственно-властных и распорядительных структур, повысить персональную ответственность должностных лиц за принимаемые ими решения, в полной мере реализовать принцип "одного окна"».

Из этой информации можно сделать вывод, что биометрическая регистрация военнообязанных - это всего лишь первый этап на пути к обязательной дакторегистрации для всех граждан республики.

В среде верующих и духовенства отношение к процедуре ОДР неоднородно. Однако, испытывая смущение совести и будучи неуверенными в законности данной процедуры, миряне и священники не имеют возможности от нее отказаться.

Так, в отношении трех священников Гродненской епархии были возбуждены административные дела по статье 23.4 КоАП РБ «Неповиновение законному распоряжению или требованию должностного лица при исполнении им служебных полномочий».

При этом суды стараются не выносить оправдательных приговоров по таким делам, назначая существенные штрафы лицам, уклоняющимся от процедуры ОДР. В Республике Беларусь также встречаются случаи насильственного сбора дактилоскопических данных у верующих.

Архиерейский собор 2008 года принял документ «Основы учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах человека». В частности, в документе сказано: «Частная жизнь, мировоззрение и воля людей не должны быть предметом тотального контроля. Для общества опасны манипуляции выбором людей и их сознанием со стороны властных структур, политических сил, экономических и информационных элит. Недопустимы также сбор, концентрация и использование информации о любых сторонах жизни людей без их согласия».

30 марта 2012 года Синод Белорусской Православной Церкви выступил с Заявлением «О практике использования новых средств идентификации граждан», в котором, в частности, было отмечено: «Священноначалие Белорусской Православной Церкви на протяжении ряда лет неоднократно обращалось в государственные учреждения различного уровня с просьбой принять во внимание позицию части наших сограждан и предоставить им возможность пользования альтернативными системами учета. Поскольку проблема до настоящего времени по существу не решена, необходима активизация диалога Церкви и государственных учреждений и поиск возможностей положительного разрешения данного вопроса».

В проекте документа «О позиции Церкви в связи с появлением и перспективами развития новых технологий идентификации личности» отмечено: «...всеобщий, а тем более принудительный сбор биометрических параметров человека для помещения их в электронные устройства и базы данных для последующей идентификации и аутентификации ущемляет достоинство личности. При этом попираются и элементарные нормы человеческой морали, которая всегда включала в себя представления о том, что можно знать о человеке и что не должно. По признанию специалистов, любой биокод всегда несет в себе гораздо большую информацию, чем это нужно для обычной проверки личности. Возможные злоупотребления здесь очевидны — от дискриминации при приеме на работу до прямого шантажа».

Тем не менее принудительный сбор биометрических параметров ведется уже сейчас, и верующие и духовенство, совесть которых смущается от прохождения данных процедур, не имеют возможности оставаться полноценными гражданами своей страны. Мы видим в этом дискриминацию по религиозному признаку и препятствие в реализации свободы совести и вероисповедания.

Органы исполнительной и законодательной власти игнорируют обращения представителей Церкви и продолжают принуждать граждан к прохождению ОДР. При этом сотрудниками милиции не рассматривается сама возможность отказа по религиозным или каким-либо другим соображениям – любая форма несогласия рассматривается как невыполнение законных требований.

На данный момент Церковь является не только религиозным, но и социальным институтом, во многом формирующим представление общества об этических и нравственных нормах. Нам кажется, что тревожные тенденции подавления свободы личности, свободы вероисповедания должны получить оценку церковной иерархии.

В рамках обсуждения проекта документа Межсоборного присутствия «О позиции Церкви в связи с появлением и перспективами развития новых технологий идентификации личности» духовенство Гродненской епархии подготовило документ «К ВОПРОСУ ОБЯЗАТЕЛЬНОЙ ДАКТИЛОГИЧЕСКОЙ РЕГИСТРАЦИИ ВОЕННООБЯЗАННЫХ СВЯЩЕННОСЛУ-ЖИТЕЛЕЙ В БЕЛАРУСИ» (ознакомится с ним можно на официальном сайте гродененской епархии - прим. ред.). В документе рассматривается не только теоретическая база вопросов идентификации, но и предлагаются технологические варианты поведения в тех или иных ситуациях.

Интервью

# «Департамент состоит из людей. И большинство из них - верующие»

В этом году Гродненская епархия и Управление Департамента финансовых расследований по Гродненской области отмечают небольшой юбилей. Ровно 5 лет назад началось их совместное сотрудничество. Отмечался этот юбилей проведением молебна, который за эти годы стал традиционным. По окончании богослужения, которое возглавлял куратор работы с ДФР о. Александр Велисейчик, мы решили поговорить с некоторыми из сотрудников департамента.

- Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ. Когда о.Александр сказал мне, что завтра состоится молебен в рамках соглашения о сотрудничестве между Гродненской епархией и Департаментом финансовой милиции, я, к сожалению, ничего не смог узнать кроме того, что такое соглашение существует. Поэтому и мне, и нашим читателям было бы интересно узнать историю взаимоотношений вашего департамента и Гродненской епархии.

- Александр ТРОЯНОВСКИЙ. История эта берет начало в далеком 2007 году, когда начались первые встречи наших сотрудников с представителями епархии и священниками. Потом эти единичные встречи переросли в регулярные занятия с нашими работниками на различные темы. В основном, они посвящались церковным праздникам, но также часто мы говорили и на более общие темы, затрагивая проблематику общечеловеческих ценностей.

А потом мы решили оформить все это на более официальном уровне, и в середине 2009 года было принято решение о заключении первого соглашения с Гродненской епархией, где были расписаны мероприятия на ближайшие полтора года. Пускай это и звучит по-канцелярски неубедительно, но работникам управления было интересно даже просто потому, что это что-то новое. А с этого года мы планировали даже проведение таких мероприятий на родном языке – белорусском. Ребятами это было воспринято очень даже хоро-

- Д.П. Интересно было бы узнать о причине такой потребности Государственного департамента в отношениях с Церковью.
- олей. И большинство из них верующие. Людям это близко.
- Д.П. Получается, что это своего рода забота о своих сотрудниках?
  - **А.Т.** Конечно.
- Д.П. Но во многих СМИ можно услышать негативную оценку такой активности Церкви. Это позиционируется как попытка клерикализации государства, которое, согласно Конституции, является светским. А как Вы к этому относитесь?
- А.Т. То, что Церковь в последнее время активно присутствует в обществе, я воспринимаю как большое благо для самого же общества. История советского государства уже показала, что когда Церковь уходит из жизни людей, ничем хорошим это не заканчивается.
- -О. Александр Велисейчик. Кроме того, у нас почему-то поня-

тие светскости часто тождественно атеизму. Потому что на территории Советского Союза никакого другого светского государства, кроме атеистического, не было. В то же время, взять хотя бы Польшу - это светское государство, которое все же не является атеистическим. А ведь для многих наших соотечественников понятие светскости это старый добрый атеизм. «Добрый», естественно, в кавычках.

- Сергей БАЙКОВ. В наше время на вопрос: «Кто ты по религиозным убеждениям?» часто отвечают: «Я православный, но в Бога не верю», что само по себе абсурдно. Многие стесняются ходить в Церковь, многие боятся, многие говорят, быть может, из-за гордыни: «Зачем мне посредник, я и так могу общаться с Богом». Им можно ответить: с Богом вам никто общаться не запрещает, но, в первую очередь, как я это понимаю, немаловажно научиться общаться с окружающими людьми, которые и составляют Церковь.

- Д.П. У меня вопрос к представительнице прекрасного пола вашего учреждения. Вашей работой является раскрытие финансовых преступлений. В чем, по-Вашему, их причина: среда заела, сложное экономическое положение толкает на это или же в самих деньгах скрыто какое-то безусловное зло?

- Екатерина ХОДАС. Дело в том, что люди отошли от духовного смысла жизни, стали более материальны и приземлены в своих желаниях. Им нужны «квартира, машины, два раза в год на Канары». И они стараются всеми доступными способами заработать на это денег. Зачастую честным путем это сделать не получается, и тогда люди входят в эту сферу финансовых преступлений. Люди перестают задумываться, каким путем они достигают цели, через что им приходится переступать. Они просто нацелены на это: деньги, много

-А.Т. Еще апостол Павел говорил, что корень всех зол в сребро-

- Д.П. Вы ведь, по сути, возвращаете те деньги, которые люди украли у государства. Вам не кажется, что за годы советской власти у людей сложился устойчивый - А.Т. Департамент состоит из стереотип: государственное, колхозное - значит ничье. И поэтому если я украду у государства, я ни у кого не украду.

- Е.Х. Не всегда, конечно, мы возвращаем то, что люди именно украли. Часто бывает, что люди, скажем, не заплатили. А государство и существует-то для людей, оно должно работать на людей, для людей, должно их защищать. Больным оказывать помощь, пенсионерам обеспечивать достойную старость, а детям - достойное образование.

- С.Б. Есть специальные государственные программы, которые финансируются за счет бюджета. Поэтому если крадут люди бизнеса, они не у государства крадут, а у простых людей, которым нужна была эта помощь.

> Беседовал Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ

## ■ Из жизни Гродненской епархии

# Гродно: между двумя океанами



Этот беспрецедентный по своим масштабам крестный ход через всю Россию и Европу проходит во главе с Ченстоховской иконой Божией Матери. Специально для этого в Польше, где хранится образ, была сделана его точная копия, повторяющая размеры подлинника.

В Гродно, 5 июля участников акции встречали байкеры, которые сопровождали колонну до кафедрального собора города. Здесь, возле памятника Пресвятой Богородицы, был отслужен молебен и была развернута передвижная выставка «Спасай взятых на смерть», направленная на противодействие абортам.

Кроме того, в понедельник, 6 июля, на базе Гродненского перинатального центра состоялась конференция, посвящённая вопросу абортов. Приводим наиболее значимые на наш взгляд фрагменты выступлений некоторых участников.

#### Игорь Белобородов, директор Московского института демографических исследований:

- Что сегодня происходит в мире? Как это влияет и как могосударства постсоветского пространства? К сожалению, только на первый взгляд может показаться, что принимаемые где-нибудь в Рио-де-Жанейро на площадке ООН решения не имеют отношения к национальным сообществами и национальным правительствам. Увы, это не так. Мы сегодня живём в таком едином сообществе, которое становится взаимозависимым как в плане конструктивных решений, так и деструктивных.

Мы сегодня живём в мире, в котором уже 43% государств находится на уровне латентной депопуляции. Это значит, что коэффициент рождаемости в этих государствах находится ниже уровня воспроизводства. Именно такая ситуация сложилась сегодня и в Беларуси. В мире эта проблема во многом умалчивается и искажается. Одна из пелей проволимых нами акций – рассказать правду. К примеру, сейчас постоянно муссируются мифы о перенаселении Земли. Конечно, здесь присутствует момент коммерческий. Ведь если посчитать, в какой стране может разместиться всё население Земного шара, то окажется, что пля этого постаточжет повлиять на Беларусь и другие но маленькой Испании. Она занимает всего 0,35% земной суши, но, тем не менее, вполне пригодна для того, чтобы заселить туда всех без исключения землян. И при этом на каждого человека будет приходиться 71 метр квадратный жизненного пространства.

Татьяна Тарасевич, магистр гуманитарных наук, старший преподаватель кафедры философии и политологии ГУО «Белорусский государственный медицинский университет» г. Минск

- Демографы в последнее время очень часто говорят о том, что проблема демографического кризиса - нежелание иметь детей. Эта потребность каким-то образом атрофируется. Многие биологи, социологи и даже политологи с опаской пишут о том, что исчезает материнский инстинкт. По сути, человеческая цивилизация вошла в очень сложную фазу своего существования, чего ещё не было в истории ранее. По расчетам в период с 2005 по 2050 год темпы роста населения снизятся следующим образом: во всём мире - более чем в 5 раз;в Африке - в 1,83 раза;в Азии – в 8,3 раза;в Латинской Америке - в 7,7 раз; в Северной Америке - в 5 раз; в Европе - в 14 раз.

Отказ от детей - это результат отказа людей от религиозных ценностей. Неслучайно воспроизводство населения наблюдается в тех обществах, которые придерживаются религиозного образа жизни, соотносят себя с какой-то религиозной традицией независимо от конфессиональной принадлежности. По большому счёту, атеистическое общество доказало свою полную неспособность к размножению и воспроизводству. Учёные уже вывели чёткую закономерность, что как только народ лишается веры, он тут же перестаёт себя воспроизводить и медленно вымирает.

Главной демографической угрозой для нашей страны являются аборты. Согласно статистике Министерства здравоохранения РБ за 20 лет, с 1990 по 2010 годы потери от абортов составили 2 миллиона 700 тысяч нерождённых младенцев. Уровень абортов с каждым годом снижался, но он по-прежнему высокий. Сегодня совершается 36 тысяч абортов в год; 101 аборт каждый день, т.е. фактически - один аборт в четверть часа...

Татьяна ЖИТКО

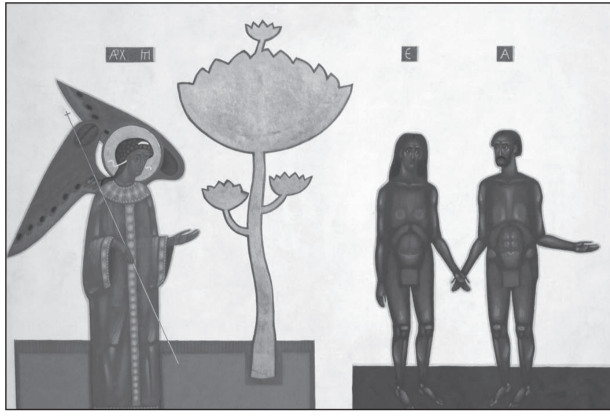


■ Из жизни Гродненской епархии

# Выставка «Современная икона»

Казалось бы, что слово-«современная сочетание икона» в принципе невозможно. С одной стороны, икона не может быть современной, ведь это чтото очень консервативное, не приемлющее новшеств. С другой, для современного искусства, все больше вырождающегося в китч, вряд ли будет интересна православная духовная живопись. Проходившая в Гродно с 15 по 29 июля выставка современной иконы была призвана разрушить этот стереотип.

Даже те, кто не всегда следит за новостями мира искусства, наверняка помнят грандиозную по своим масштабам шумиху в прессе и на улицах Краснодара во время проведения выставки «ICONS» в мае этого года. Ее организатором выступил известный российский галерист Марат Гельман, известный своими скандальными арт-проектами. Авторы выставленных работ попытались кардинально переосмыслить традиционные для иконографии сюжеты, зачастую переходя весьма тонкую грань между искусством и кощунством. Многие тогда говорили, что современное искусство в принципе антихристианское и поэтому должно быть отвергнуто



Тем не менее, Марат Гельман – это, еще далеко не все современное искусство. В рамках этого художественного направления существует множество альтернатив тому, что можно было увидеть в краснодарском выставочном зале. Даже церковная живопись может быть интерпретирована современным художником так, что это будет вполне приемлемо для православного восприятия.

«Все говорят, что современное искусство переживает кризис. Но эта выставка самим своим существова-

нием утверждает совершенно обратное. Посмотрите на эти работы, и вы убедитесь, что это отнюдь не упадок, скорее наоборот», - именно так охарактеризовал основной посыл прошедшего вернисажа один из его организаторов Матеуш Сора (Польша).

Конечно же, не все экспонируемые иконы могли бы, скажем, занять свое место в храмах. Возможно, кому то было бы сложно молиться перед иконой Богоматери «Неувядаемый цвет» работы Ольги КРАВЧИК или «Рождество Христово» Любови ЯЦ-

КИВ. Но чувства отторжения или неприятия они вряд ли вызовут. А вот заставить поразмышлять, как например, весьма концептуальный образ Данилы МОВЧАНА «Изгнание из рая», вполне способны.

Более того, проведение данной выставки преследует еще одну немало важную цель. Нередко икона воспринимается как нечто сковывающее «мертвящим каноном» творческий порыв художника, как нечто стесняющее его свободу самовыражения. Многие считают икону чем-то арха-

ичным, застывшим во времени и неразвивающимся, как латинский язык.

«Эта выставка организована в том числе и для того, чтобы показать, что иконопись не является чем-то зам-кнутым. Показать, что она развивается и живет до сих пор», - рассказал нашей газете пан Матеуш.

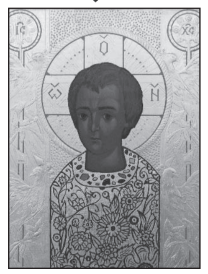
На экспозиции, которая в течение двух недель проходила в актовом зале при Свято-Покровском кафедральном соборе г. Гродно, были выставлены 30 лучших работ иконописцев - участников международных семинаров в Новицах (Польша). Новицы - горное селение в Малопольском воеводстве Польши, вблизи границы со Словакией. Международные семинары по иконописи проходят здесь с 2009 года и собирают участников из Польши, Словакии, Украины, Беларуси. Ориентиром для них является византийский иконописный канон. Прошедшие семинары посвящались иконографии Спасителя (2009), Пресвятой Богородицы (2010), ветхозаветных пророков и ангелов (2011)

В открытии выставки принял участие генеральный консул Республики Польша в Гродно Анджей Ходкевич, настоятель Свято-Покровского собора г.Гродно протоиерей Александр Ноздрин, а также организаторы ежегодных пленэров в Новицах Матеуш Сора и Катажина Кравчик.

Данный проект финансируется департаментом публичной и культурной дипломатии Министерства иностранных дел Республики Польша в рамках конкурса «Совместная белорусско-польская деятельность — 2012».







# Компетентно

# 1. Что такое иконографический канон? Всегда ли под этим словом понимали одно и тоже?

Когда заходит речь об иконографическом каноне, мы обычно ждем рассуждений о том, как должна наноситься краска, какими должны быть линии, но если мы обратимся к 73, 82, 100 правилам Пято-Шестого Трульского собора и постановлению Седьмого Никейского собора, мы увидим, что они лишь косвенно касаются техники изображения. Первостепенным для отцов Церкви являлся богословский смысл иконы. Например, в книге пророка Даниила (гл.7, ст.9) мы находим примерное описание Бога-Отца. Иконописец может проиллюстрировать слова пророка Даниила и мы увидим изображение Бога-Отца. Но это изображение не может быть иконой. В основе иконопочитания находится догмат о боговоплощении Иисуса Христа, который стал человеком - Он ходил по земле, ел, спал, говорил, страдал и умер. Бог-Отец скрывал себя от людей, за сорок лет странствий по пустыне израильский народ видел лишь горящий куст. Иконографический канон касается богословской составляющей иконы, а не ее изобразительных техник.

2.Правда ли, что иконопись на протяжении всего времени своего существования не претерпевала никаких изменений и не ощущала на себе художественных веяний своего времени?

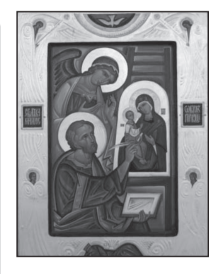
Иконопись никогда не была загнана в узкие изобразительные рамки. Сохранившиеся иконы VI века, написанные в технике энкаустики (письмо расплавленным воском) очень похожи на портреты, которые писались в Египте в память об умершем (т.н. Фаюмские портреты). Эти портреты сохраняли индивидуальные черты усопшего, так же как энкаустические иконы сохраняли индивидуальность каждого изображенного. В XIV веке вся Византийская Империя была взволнована исихастскими спорами. И эти споры о Божественном свете отразились на иконах - всполохи белой краски на лице подчеркивали аскетичность ликов и свидетельствовали о том, что изображенный на иконе преображен Господом, что Фаворский свет просиял в жизни этого человека. Росписи, осуществленные Феофаном Греком, в церкви Спаса на Ильине улице в Новгороде являются примером изобразительного отражения споров. Симон Ушаков в XVI веке не размышлял о Фаворском свете, когда писал иконы. Московского иконописца беспокоило, что Господь и Богоматерь становятся для верующих частью Евангельской истории. Симон Ушаков стал родоначальником иконописного течения «живоподобия», когда изображение ликов на иконе по технике стало похоже на портрет. Изображений складок на одежде святого порой достаточно для того, чтобы определить время написания иконы. В каждом регионе преобладает в иконописи свой цвет или сочетание цветов. Например, к Костромских иконах Успения Пресвятой Богородицы Архангел Михаил, который

заносит меч, чтобы отрубить руки усомнившемуся Афонию, закрывает свой ангельский лик занесенной рукой

# 3.Как отличить икону от картины?

Картина евангельского праздника - это иллюстрация, а икона праздника - это богословие. Говоря о картине Рождества Христова, мы представляем себе счастливых родителей - Марию и Иосифа, склонившихся над яслями с младенцем Христом. На иконе Рождества Христова задумчивый Иосиф изображается обычно отвернувшимся от колыбели, ведь не его сын лежит в яслях. Да и ясли не похожи на кормушку для скота, а напоминают каменный гроб, в который через 33 года будет положен завернутый в саван Христос. А вот на иконе Рождества Иоанны Предтечи радостный Захария выглядывает из окна, чтобы увидеть долгожданного новорожденного сына. Изображение святого на иконе нам показывает преображение человека, которое с ним произошло после его прославления, когда он своей жизнью и любовью ко Господу был приближен к Вседержителю, поэтому необходимо писать изображения святых на золотом фоне, ведь Царь Царей достоин самого лучшего и драгоценного, а находящийся в Его славе находится на фоне всего этого величия. Картина нам напомнит лишь о том, что святой прожил жизнь на земле, но не станет для верующего напоминанием о Воскресении и будущей

> Мария НЕЦВЕТАЕВА, искусствовед







## ■ Вопросы священнику

Вопрос №1. Недавно на Украине православные паломники попали в аварию. Многие из них погибли. Почему такие бедствия случаются с верующими людьми? Почему Господь также допускает осквернение и разрушение храмов, уничтожение прочих святынь?

В разговорах о происхождении зла, о его причинах и смысле, часто сквозит что-то неприятное, режущее наш нравственный слух. Наверное, потому, что, с одной стороны, здесь стоит реальная человеческая боль и горе, а с другой — холодное рассудочное построение, непричастное к этой боли и лишь спокойно раскладывающее ее на составляющие компоненты, как бы говоря: «Вот видишь — все сходится. По-другому и быть не могло». Но вряд ли страдающему от зла человеку станет легче от подобных объяснений.

Известный русский философ и психолог Семен Людвигович Франк писал: «Объяснить» зло значило бы «обосновать» и, тем самым, «оправдать» зло. Но это противоречит самому существу зла, как тому, что неправомерно, чего не должно быть. <...> Единственно правомерная установка в отношении зла есть — отвергать, устранять его, а никак не «объяснять» и тем самым узаконять и «оправдывать» его».

«Слезинку ребенка» невозможно объяснить. Ее можно только утереть, осушить своей любовью и участием. А если нет такой возможности, то хотя бы просто поплакать вместе с плачущими. Любая же попытка рационально объяснить конкретную человеческую беду сразу духовно дистанцирует нас от тех, кому и так сейчас очень плохо, будь то плачущий ребенок или пострадавшие от землетрясения люди. И вдвойне печально выглядят подобные попытки, когда объяснения носят религиозный характер. Да, мы знаем из Священного Писания, что грех рождает страдание и смерть.

Но категорически неверно было бы пытаться объяснить беды и трагедии, которые происходят с людьми, грехами конкретных людей, с которыми эти беды случаются. Реальную жизнь нельзя свести к абстрактной схеме, особенно к такой примитивной, как «человек согрешил — Бог его покарал». Ведь по словам Самого Спасителя, «Сын Человеческий пришел не губить души человеческие, а спасать» (Лк 9:56). Причинно-следственные связи в духовном законе воздаяния могут быть настолько сложными, что в каждом конкретном случае их точно знает только Господь, Сам безвинно принявший страдания за чужие грехи.

Об одном лишь можно сказать с уверенностью: в силу органичной взаимосвязи всего сущего, каждый из нас своими грехами может «внести свой вклад» в любое стихийное бедствие, аварию или катастрофу, даже если они происходят на другой стороне Земного шара. А потерпеть причиненное этими грехами зло могут и люди, впрямую к ним не причастные.

Эту мысль Достоевский в чеканной форме выразил устами своего героя – старца Зосимы: «Каждый перед всеми за все виноват». И любые рассуждения о собственной вине несчастных, страдающих, потерявших все, что только можно потерять в постигшем их катаклизме, являются делом недопустимым для любого нравственно вменяемого человека.

Самое честное и правильное, что можно сделать в связи с этим горем – попытаться как-то помочь пострадавшим, помолиться о них или хотя бы просто поплакать вместе с плачущими. Поплакать об их страшной беде и о своих нераскаянных грехах. А еще – вспомнить грозное предупреждение Спасителя: «Или думаете ли, что те восемнадцать человек, на которых упала башня Силоамская и побила их, виновнее были всех, живущих в Иерусалиме? Нет, говорю вам, но, если не покаетесь, все так же погибнете» (Лк 13:4-5).



Иерей Игорь ДАНИЛЬЧИК, руководитель отдела религиозного образования и катехизации Гродненской епархии

Дорогие читатели!
Свои вопросы Вы можете присылать по адресу: 230023, г.Гродно, ул. Ожешко, 23.
Редакция «Гродненских Епархиальных Ведомостей»

или на наш адрес в Интернете: gev@prihod.info

телефон редакции: (8-1052) 77-06-86

Вопрос №2 Сейчас часто приходится слышать в проповедях священников, что мирянам необходимо причащаться как можно чаще, что в сущности нет смысла посещать Литургию, не приобщившись Святых Тайн. Это, конечно, замечательно, но у меня возникает сугубо практический вопрос: если причащаться каждое воскресенье, постясь перед этим 3 дня, то выходит, что вся наша жизнь превратится в сплошной пост. Как тут быть?»

Существующая в Русской Церкви практика подготовки к Причастию в том случае, если человек причащается лишь несколько раз в году, совершенно понятна и оправданна для тех, кто причащается редко. Действительно, если человек большую часть церковного года не живет церковной жизнью, не соблюдает посты, установленные Церковью, не имеет опыта домашней келейной молитвы, для него будет полезным провести определенную духовную работу над собой перед тем как причаститься.

При этом мы должны понимать, что данная практика не является древней и не имеет статуса соборного постановления. Если мы обратимся к канонам или определениям Вселенских соборов, то не найдем такого требования. Каноны говорят о посте по средам и пятницам, о четырех многодневных постах в течение года; кроме того,

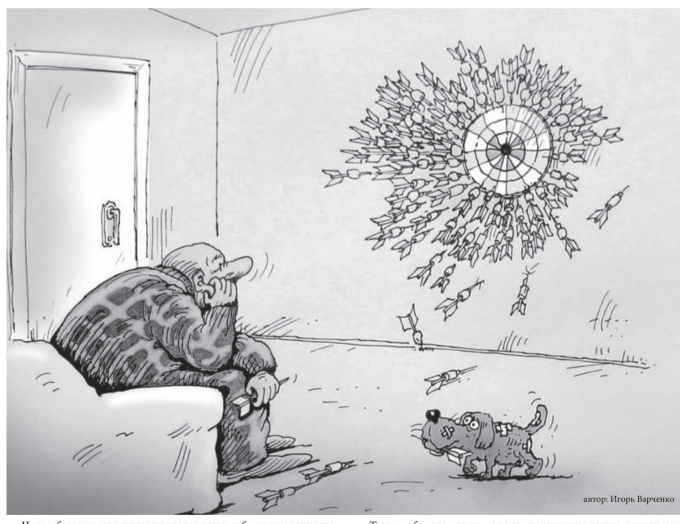
в богослужебных книгах мы встречаем указание еще на несколько постных дней, например, день Усекновения главы Иоанна Предтечи или праздник Воздвижения Креста Господня. Но в канонах ничего не сказано о необходимости поститься три дня или целую неделю перед Причастием. Скорее всего, требования исповедоваться перед каждым причащением и поститься неделю или три дня возникли тогда, когда Причастие стало очень редким: один или три-четыре раза в год.

С канонической точки зрения практика подготовки ко Причащению регулируется следующими правилами: Карфагенского Собора 47 (58)-е и Трулльского Собора 29-е; свт. Никифора Исповедника 9-е; Тимофея Александрийского 5-е и І Вселенского Собора 13-е. Согласно правилам Карфагенского и Трулльского соборов причащаться можно только натощак, 9-е правило святителя Никифора Исповедника говорит о возможности причащения умирающего даже после вкушения им пищи. Правило Тимофея Александрийского определяет необходимость супружеского воздержания накануне причащения.

Подводя итог, можно сказать, что согласно канонам Церкви, православный христианин может приступать к Причастию натощак (не вкушая пищи с полуночи); для тех православных христиан, кто состоит в браке, накануне Причастия необходимо супружеское воздержание. Объем молитвенного правила, необходимость соблюдения дополнительных постных дней и обязательная исповедь перед Причастием канонами Церкви не регламентируются. В том случае, если человек изъявляет желание регулярного Причастия за каждой воскресной Литургией (что в идеале должно стать нормой для всех прихожан), возможно преподание благословления на Причащение без дополнительного трехдневного поста (разумеется, с обязательным соблюдением имеющихся в Церкви постов).

## ■ Церковный словарь





Часто бывает, что люди представляют себе взаимоотношения с Богом как некий непрекращающийся судебный процесс. Бог здесь выступает грозным судьей, дьявол - прокурором, а Билия с заповедями - чем-то вроде Уголовного кодекса. И вот всякий раз, когда человек делает что-либо противоречащее закону, т.е. совершает грех, его за это судят.

Но такое понимание греха и в целом - отношений с Богом - несколько неправильное.

Дело в том, что русское слово «грех» не совсем точно передает смысл этого христианского понятия. В греческом языке – языке Нового Завета – для его обозначения используются слово аµартіа (амартиа). И переводятся оно как «промах» или «попадание в ложную цель».

В таком случае получается вот что. Каждый человек стремится к счастью. Но при этом каждый из нас видит его в абсолютно разных вещах. Так вот, когда человек грешит, он как бы «промахивается» мимо своего счастья, потому что пытается приобрести или достичь чего-то, что на самом деле счастья не приносит и счастьем не является. Он хоть попадет в цель, но в ложную цель, в которую даже бы не целился, если б знал о ней заранее и получше.

Таким образом, грех - это не нарушение выдуманных кемто законов, как все мы привыкли думать. Грех - это причинение вреда самому себе, это погоня за призраком счатья.

Отсюда становится понятным, почему «наказание» за грех не сходит на грешника сразу, моментально после его совершения в виде грома и молний. Вот человек стал безудержно добиваться чего-то, ошибочно думая, что в этом его счастье. Он достигает своей цели но по прошествии времени понимает, что гонялся за химерой, жизнь его как и раньше пуста, и счастлив он отнюдь не стал, а только зря потратил время. Это и есть то «наказание», которое он сам себе приготовил.

И все это объясняет смысл и необходимость заповедей. Еще древнегреческий философ Платон говорил, что никто не стал бы грешить, если б знал, в чем для него благо, т.к. каждый желает себе только добра. Так вот, каждая заповедь предупреждает человека, что в определенных вещах (краже, прелюбодеянии, идолослужении) совершенно бессмысленно искать счастья. И поэтому не стоит грешить, т.е. искать счастья там где, его попросту нет.

Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ

## Православное блогословие

# Обзор православной блогосферы



Сегодня опять озадачился вопросом: кого мы крестим? Нет, не так.... Вот так: КОГО МЫ КРЕ-CTNM??????!!!!!!!!

Вот, в принципе должна ли у священника подняться рука покретстить ребенка, если его родители и восприемники прямо тебе в лицо заявляют, что все эти «ваши Евангелия и ваши Причастия» - это все условности и нам это ничего не нужно, а вы ( то есть я) должны деликатно молчать и не грузить и не портить нам настроение?

А когда цитируешь Писание, а тебе крестный отвечает: а это не-

Что мы приобретаем такими крещениями? Новых христиан? Да ни

Только прошу: не пишите в комментах ничего типа: надо покрестить, несмотря ни на что, а потом Господь коснется их сердца и неким чудесным-расчудесным образом приведет их в Церковь, на которую они демонстративно плюют.

Господи, помилуй нас! Короче, в печали я сегодня((((

#### Из комментариев:

n272nm: Я понимаю недовольство автора, но пусть его радует тот факт, что люди хоть как-то стараются быть в лоне Православной Церкви. Я, например, в Бога не очень верю, но креститься в свои 42 года хочу. А если все ударятся в веру до упора, то мы окажемся в средневековье. Не надо крайностей, они до добра не дводят.

oobserver: Вот такие детки, когда вырастают, льют грязь и всячески хулят Церковь. А на возмущение верующих, что они мол крещеные , отвечают: «Я не просил меня кре-

Протоиерей АлександрПИКАЛЕВ http://alexandrpikalev.livejournal. com/568158.html

### Что такое блогосфеа?

Блог - это электронный дневник, который каждый желающий может вести в Интернете. Содержанием такого дневника, как и любого другого, обычно являются заметки о событиях, происшедших в жизни данного человека, его переживания, оценки и комментарии по поводу текущих событий в обществе и т.д. Соответственно, блогосфера - это некая совокупность блогов или интернет-дневников.

В наших обзорах мы будем публиковать наиболее интересные записи из православной блогосферы.



О церковной реформе

Я думаю, нужно спокойно относиться к тому, что через \*\*\*\* цать лет в

российском Православии вполне нормально будут функционировать русскоязычные приходы с регулярными ежевоскресными причастниками, самоуправляемые монастыри и абсолютно финансово прозрачные епархии, не говоря уже о таких мелочах, как женские брюки в храме.

Всему свое время, одно сменяет другое. Сейчас действительно идет переходный этап, следствие семидесятилетнего безбожного пресса. Эта рана только начала затягиваться.

Я не вижу сращения церкви и государства, (об этой опасности я сам, кстати, писал четыре года назад). Я вижу государство, которое хочет использовать Церковь в своих целях и церковную организацию, желающую поиметь от государства определенные преференции, сохранив при этом независимость. Т. е., это не два партнера, как бы ни хотелось кому-то

видеть именно такую идиллическую картину, это два игрока на одном поле и у каждого в запасе свои финты. Централизация власти в Церкви, усиление иерархической вертикали, попытка (как правило, неудачная) написать концепции для всего на свете, выстроить все бюрократические структуры на манер Ватиканских и т. д. - это как раз частное следствие подобных политических игр. Недавние «патриаршие» скандалы и истерика вокруг бунтующих феминисток

Не стоит впадать в депрессию по поводу нынешнего состояния нашей Церкви. В недавний синодальный период церковная организация полностью контролировалась государством (монархисты - помолчите пока), попы были обязаны раскрывать тайну исповеди, а народное благочестие простиралось даже до при-

чащения четырежды в году. И разве кто-то скажет, что это было время упадка христианства? А ныне куда больше свободы и возможностей. Да, о. Павел чуть ли не в одиночку борется с архиерейским произволом, но это невозможно было бы представить в Российской империи, в «золотой век Православия».

Официальные речи протоиерея Всеволода, «в которых есть нечто неудобовразумительное», мягкая, сетевая оппозиция отца протодиакона, десятки высказываний авторитетных и уважаемых людей в Церкви и шизофренические бредни несчастного Кирюши - всё это формирует некий публичный образ российской Церкви. Образ живой и непосредственный, - as it is (и слава Богу, что - живой). Но я не думаю, всё же,что этот media image совсем уж адекватен реальному состоянию сообщества

верующих православных христиан в России, потому что там, за МКАДом и за пределами LJ и FB, в общем-то и находится 99% той самой Церкви, о судьбах которой радеет этот наш узкий круг реформаторов, знающих, как на самом деле надо. И вся разница в том, что мы-то знаем о них, а они и понятия не имеют о нашем здешнем бурлении... И там все идет своим обычным, неспешным чередом. И все будет именно так как надо. С нами или без нас - это не имеет уже никакого значения. По крайней мере - для истории.

> Игумен Агафангел (Белых) http://igumen-aga.livejournal. com/541132.html



День двух апостолов

У этого праздника есть твердое историческое обоснование. Из древнейших церковных источников известна дата казни апостола Петра в Риме. Этим подчеркивается нелишний раз, что для церковного сознания день памяти святого — это день его ухода ко Христу, в Вечность.

Если сейчас существует правительственная программа, посвященная семисотлетию со дня рождения преподобного Сергия Радонежского, то для церковной традиции как раз характерны дни поминовения — день, когда человек прошел свое третье рождение. Первый раз он рождается от своих родителей, второй — при Крещении, третий — когда переходит в другой мир. В данном случае кончина была мученической, т.е. свидетельством о том, что Христос был для них

Церковь объединила день памяти Петра и Павла, хотя они были казнены в разные дни, и это был знак доброй пастырской мудрости. Известно, что как раз между этими двумя великими апостолами отношения не всегда были гладкими, был миссионерскочто победила позиция апостола Пав- ся к сохранению некоторых ветхоза- КГБ. И вдруг он начинает спорить с

ла — быть может, величайшее чудо в истории Церкви.

Это сегодня, когда мы празднуем память Петра и Павла в один день, когда обоих апостолов мы называем Первоверховными, когда в храме мы чаще слышим послания Павла, чем послания Петра — нам кажется, что они всегда принимались как равные величины. Но на самом деле во времена их жизни так не было.

Петр — глава апостольской общины, причем еще со времени Христа. Именно он отвечает на вопросы Христа, именно он раньше всех исповедует веру в Него. В то время, когда Петр ходил за Христом во дни Его земной жизни, а Сам Христос являлся Петру по Своем Воскресении — Савл, вопервых, был юношей, а во-вторых, недругом христиан.

Затем он обратился. После этого произошел известный конфликт, когда Павел начинает обличать Петра за пастырский спор между ними. И то, то, что тот слишком терпимо относит-

ветных привычек у своих духовных чад и учеников. Павел писал о Петре: «Когда же Петр пришел в Антиохию, то я лично противостал ему». Петр же говорил о Павле: «в посланияха брата нашего Павла есть нечто неудобовра-

А теперь я попробую эту общеизвестную историю переложить на современный язык.

Представьте себе: есть наш Синод. в котором заседают уважаемые архипастыри. Во главе их — Патриарх. Митрополит Ювеналий. Митрополит Филарет. Митрополит Киевский Владимир. Они уже более трех десятков лет являются постоянными членами Священного Синода. Они сами по себе — сокровищницы истории нашей Церкви.

И вот однажды на заседание Священного Синода приходит священник, рукоположенный всего пять лет назад. Более того, про этого священника известно, что он был майором

нашими синодальными старцами.

Какова вероятность того, что к нему прислушается Патриарх и Синод? Думаю, что с точки зрения социологии и просто человеческой истории — нулевая. А в евангельские времена все произошло именно так. Тот, кто был гонителем, смог объяснить Церкви, что правда Христа с ним, молодым неофитом...

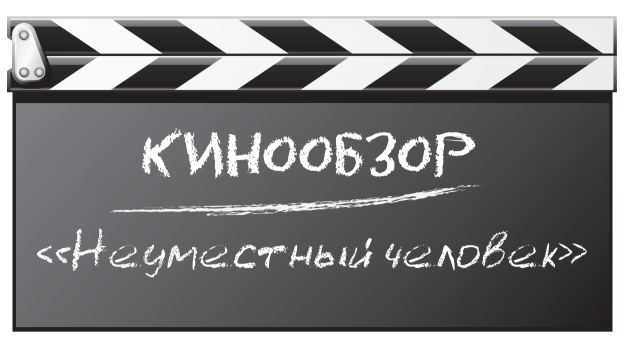
Это удивительное свидетельство харизматичности и неформальности жизни Церкви. При том, что у нас очень много формализованных вещей, важно помнить, что где-то в самой глубине есть этот вечно живой нерв. Именно здесь проявляется реальное присутствие Духа.

И то, что два споривших между собой апостола равно почитаются в Церкви - пример церковной честности и терпимости.

> Протодиакон Андрей Кураев http://diak-kuraev.livejournal. com/351349.html



ведомости www.orthos.ora август 2012 года



Норвежский режиссер Йенс Лиен снял злободневную для Запада картину, где в абсурдно-ироничной форме высмеял современную модель счастья: комфорт-достаток-отсутствие негативных эмоций, страхов и неудобств. Звучит неплохо, не правда ли?

Вот и главный герой, Андреас, попав в такой сказочный город под названием Стандарт, поначалу очень обрадовался. Не шутка ли: его торжественно встречают, предоставляют жилье со всеми удобствами, несложную и непыльную работу, бонусом к которой служат улыбчивые коллеги и душка-босс. Все существующие блюда доступны, любой каприз в виде новой мебели или машины тотчас может быть исполнен, с любой понравившейся женшиной можно завязать тесные отношения. Однако чем дальше, тем больше глаза главного героя начинают округляться. Он с ужасом понимает, что находится среди живых мертвецов с мертвыми интересами: люди за ужином добрых полчаса обсуждают цвет плитки на кухне, не плачут в кино на показе душераздирающего фильма, целуются без чувств, так же без чувств знакомятся и расстаются...0чень хорошо вся «начинка» обитателей Стандарта видна в разговоре Андреаса с его шефом, в ходе которого последний говорит: «Нам очень важно, чтобы ты был счастливым». И добавляет: «Если тебе нужен новый компьютер или стул – ты только скажи».

Ну что тут скажешь?! И главный герой говорит все меньше и меньше, становясь все более неуместным человеком в этом «идеальном» обществе. Он скучает по детскому смеху, по музыке, по вкусу пищи и шуму природы, по женской ласке и по дружескому участию. Он хочет помогать и нуждается в помощи окружающих, он не спрятал свое сердце из страха того, что что-то может нарушить его покой, он... живой. Единственный

живой в этом мирке. И, понятное дело, в конце концов этот мирок спровадил его в багажном отделении старого автобуса. Куда? В неизвестность, в дис-комфорт, в холод и голод. Но, кто знает, пожалел ли Андреас хоть на миг о таком повороте. Зритель следом за ним понимает, что, возможно, это единственный шанс обрести настоящую жизнь...

Фильм нужен многим как холодный душ. Он срывает маску с общественной мечты под названием «Комфорт», показывая уродливое лицо одиночества, эгоизма и бессмысленности такого существования. Это зеркало, в которое глядится современный Запад. Кстати, не только современный. Еще три десятка лет назад о.Александр Шмеман записал в своем дневнике: «Я не верю в «восточную» мудрость, якобы недоступ-

ную Западу. И все-таки чувствую здесь прикосновение к чему-то важному и глубокому. Все-таки какая-то «мудрость» есть. Может быть, это сочетание бесконечной древности с детским восприятием сейчас, которого больше совсем нет у западного человека. Здесь есть время, на Западе его, пожалуй, больше нет. Здесь человек порабощен извне - но свободнее изнутри. На Западе он свободен извне, но порабощен всегда давящей его заботой. Здесь - «страшно» политически, но не страшно с людьми. На Западе - политическая безопасность, но люди раздроблены, одиноки и им страшно друг с другом. Все это, возможно, поспешные обобщения. Не знаю, может быть... Но чувство такое, что нищая старуха в черных



лохмотьях, просящая на тротуаре милостыню, не отрезана, как на Западе, от других людей. Она остается членом, частью общества. На Западе, где общество не органично (особенно в Америке), каждый все время делает нечеловеческие усилия, чтобы «держаться на поверхности», не утонуть, и это и есть забота. Там нужны деньги или успех. Или вернее - деньги как

Картина «Неуместный человек» - это гимн человечности, красоте и высоте подлинной жизни, пусть и довольно своеобразный.

Светлана ПАВЛЮКЕВИЧ



Между нами батюшками

# Миссия в богослужении

Необходимость катехизации не ограничивающейся несколькми огласительными беседами перед крещением и венчанием сегодня очевидна, пожалуй, для всех. Иначе такого оглашенного в следующий раз пощастливиться увидеть в церкви только на отпевании. Но вот о методах катехизации до сих пор идут дисскусии. Своими мыслями по этому вопросу с читателми «Гродненских Епархиальных Ведомостей» делиться иподиакон Александр Коллацкий. Приглашаем всех неравнодушных к диалогу на страницах нашей газеты.

Несмотря на то, что Русь приняла Крещение 1000 лет назад, в нашем сознании все еще бытует множество языческих предрассудков. Иногда создается такое впечатление, что история, поднимаясь в гору по склону, достигла ее пика и начала катиться вниз по противоположному. Казалось, воцерковленное общество середины девятнадцатого столетия должно было справиться с рудиментами далекого язычества. Однако, начинания «темного» девятнадцатого

были полностью уничтожены «светлым» и «просвещенным» двадцатым. И все же заставить человека отказаться от идеи Бога невозможно. Если вырвать из его сознания понятие о Боге, то образовавшийся вакуум в два счета натянет туда новых божков, которых человек придумает себе сам. Так и получилось. Поэтому сложившийся церковный быт конца девятнадцатого века был искусственно законсервирован на протяжении всех богоборческих лет. Это

помогло не стать Православной Церкви «культурным рудиментом». Но теперь у нас есть возможность исправить старые ошибки и приблизиться к истинному пониманию веры Христианской, а также рассмотреть ее через призму своей истории. (тут о языке и традиции).

Необходимость внутрицерковной катихизации в наше время, как и двадцать лет назад, остается одной из самых вопиющих проблем. Возможно, Церковь еще никогда не сталкивалась со

столь серьезной проблемой в данной области, как сейчас. В большинстве своем православные христиане (от которых, по сути, только и осталось это название) даже и не подозревают, что они ничего не знают о Православии. Каждый такой христианин отлично знает: заболел - свечку Святому Пантелеимону надо поставить; хочешь хорошо учиться – молебен преподобному

Продолжение на стр. 9

### Читая Библию

«Узнав, что человек оправдывается не делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть».(Гал. 2:16)

Довольно часто у православных верующих вызывают недоумение цитаты из посланий апостола Павла об оправдании верой, а не делами закона. На эти места часто ссылаются представители протестантских течений, пытаясь доказать положение об оправдании человека перед Богом только верой без добрых дел. Одно из самых ярких таких мест находится во 2-й главе Послания апостола Павла к Галатам.

Чтобы это место Священного Писания стало нам более понятно, давайте взглянем на контекст приведенного отрывка. Основной задачей послания к Галатам, в котором он собственно и находится, была защита христианства от иудейских проповедников, вносивших смуту в галатийскую церковную общину. Эти проповедники, стараясь поколебать авторитет апостола Павла, призывали галатийцев, которые были обращены в христианство из языческой среды, к соблюдению Моисеева Закона, несмотря на то, что Апостольский собор (Деян. 15) указал на ненадобность полного исполнения закона христианам из язычников. Под натиском иудействующих христиан Апостол Павел вынужден был защищать свое достоинство. А кроме этого, он еще защищал и человечеству свободу от неудобоносимого бремени ветхозаветных постановлений. Отрывок Послания к Галатам, в котором св. ап. Павел приводит аргументы в защиту своего благовестия, ученыебиблеисты называют автоапологией, то есть «самооправданием» апостола. И именно в эту часть послания входит указанная нами цитата (Гал. 2:16).

Таким образом, под «делами закона» (в греческом тексте ёрүачо́µоч) апостол Павел понимает не добрые дела, без которых, согласно ап. Иакову, вера мертва (Иак. 2:26). Блаженный Феофилакт Болгарский пишет, толкуя этот стих: «Мы оставили закон не потому, что он недобр, а потому, что он немощен и не в состоянии оправдать. Ибо никто не мог исполнить его дел, трудных и неудобоисполнимых не по причине их величия, но скорее вследствие мелочности; или иначе, потому что он души не освящал, но только телесную нечистоту удалял. Итак, обрезание излишне. А впереди скажет, что оно даже опасно, потому что отчуждает от Христа». Итак, мы видим, что апостол Павел вовсе не отрицает необходимость добрых дел для спасения

Мы рассмотрели исторический контекст данного отрывка из Послания к Галатам, но что эти слова доносят до нас, современных христиан? Ведь зачастую можно видеть, что на пути к евангельской свободе мы строим себе преграды из обрядовых предписаний. Особенно это проявляется в ситуациях, когда на человека, делающего первые шаги в храме, «опытные» прихожане пытаются возложить бремена, напоминающие ветхозаветное законничество. Человека могут отпугнуть требования, смысла выполнения которых он пока не понимает, и он может отвернуться от Церкви. В ином случае новообращенный христианин может слепо, без понимания, последовать тому, что ему диктуется, и потерять путь к свободе во Христе, которую воспевает апостол Павел в Послании к Галатам.

> Сергей Палатников, студент 5-го курса Минской Духовной Семинарии

Продолжение. Начало на стр. 9.

Так и получилось, что из-за таких знаний мы забыли Христа.

Необходимость внутрицерковной катехизации была и двадцать лет назад. И уже тогда были разработаны меры по выходу из сложившейся ситуации. В деяниях Архиерейского Собора 1994 года мы читаем: «В связи с тем, что развитие литургической жизни в нашей Церкви практически остановилось в первые послереволюционные годы, а большинство жителей наших стран безвозвратно утратило традиционную для прошлых веков культуру, Собор считает исключительно важным глубокое изучение вопроса о возрождении миссионерского воздействия православного богослужения». Что значит миссионерское воздействие? Как ни странно, это всего лишь понимание богослужения! Наше богослужение - это большая энциклопедия под названием Православие. Двадцать веков люди-таланты полировали жемчужину - Божественную Литургию, столько же творился весь суточный и годовой круг богослужений. В итоге мы имеем величайшее богатство в виде церковной службы. Беседуя с одним человеком на тему катихизических возможностей богослужения, я услышал: если богослужение есть совокупность знаний о христианстве, то почему же я, хотя уже десять лет в храме, ничего не знаю о нем? На что я рассказал старый анекдот: Один человек всю жизнь мечтал выиграть в лотерею машину. Молился он об этом год, два, три... Наконец Господь не выдержал и сказал ему: «Слушай, надоел ты! Будет тебе машина, но ты хоть раз билет-то купи!» Как говорится, все лежит на виду, однако мало кто хочет брать...

Однако, Господь не хочет, чтобы мир подстраивался под Его Церковь, иначе бы Он «словом уст Своих» сделал весь мир, как надо. Не язычники шли к апостолам, а наоборот. Поэтому в 2007 году Священным Синодом МП была принята «Концепция миссионерской деятельности Русской Православной Церкви», в которой, в частности, речь идет и о миссионерском богослужении: «Ради облегчения вхождения и пребывания невоцерковленного человека в Церкви, целесообразно предоставить приходам, по благословению священноначалия, право проведения особых миссионерских богослужений, в которые были бы внесены элементы катехизации: 1. Богослужение без нарушения его цельности и молитвенного настроя верующих в необходимых случаях сопровождается богословскими комментариями....Главной задачей совершения миссионерских богослужений является приближение литургической культуры Православия к пониманию наших современников...». Согласен, нужно приложить немалое

усилие для самостоятельного изучения всей полноты материала, предлагаемого Уставом. Это и изучение церковнославянского языка, и особая терминология, и знание основ истории Церкви. Да, наверное, сейчас ни один приход не сможет справиться с такой задачей в рамках лишь катихизаторских курсов. Поэтому Священный Синод и предлагает наиболее органичное решение - толкование богослужения непосред-



бился умом в твои законы.

Принимая во внимание незнание

большинством людей всех тонкостей

церковно-славянского языка, во мно-

гих епархиях Русской Православной

Церкви священноначалие разрешает

перевод некоторых молитв и песно-

пений на языки, наиболее понятные

Во время миссионерской Литургии

смотрим некоторые идеи, предлагаемые нам миссионерской практикой.

Перевод богослужения на местный язык. Вопрос о переводе богослужения ставился еще во время поместного собора 1917-1918 годов, но, прерванный революцией, так и не выработал по данной теме никакого решения. Этот же вопрос весьма остро стоит и сейчас. На сайте Межсоборного присутствия эта тема является одной из самых обсуждаемых и противоречивых. Я не буду высказываться ни за, ни против по данному вопросу, однако нельзя не согласиться, что некоторые слова, произносимые за богослужением, являются абсолютно непонятными для большинства верующих. Не всегда это обусловлено «иностранностью» слов. Бывает, что первоначальное значение слов не совпадает со значением этих же слов в наше время. Приведу пример. В 17-й кафизме есть такие слова: «Раб же Твой глумляшеся во оправданиих твоих». По-нашему, «глумиться» значит «издеваться». Однако корень в данном слове - ум. То есть понимать данное выражение надо следующим образом: раб твой углудоступности для понимания, считаю возможным вводить в богослужение чтение паремий, Евангелия и Апостола на русском или белорусском языках». А в «Концепции миссионерской деятельности» отмечено: «При необходимости Священное Писание может быть прочитано на национальном языке просвещаемого народа или на русском языке с богословскими комментариями». Тут следует выделить слова «с богословскими комментариями». Понимание Писания есть залог понимания всего богослужения. Данное замечание важно в наше время, так как в большинстве своем прихожане абсолютно незнакомы даже с Евангельским текстом, не говоря уже о святоотеческом его толковании. Данный миссионерский ход является, пожалуй, самым простым и доступным.

2. Краткое пояснение перед богослужением. Если для объяснения неизменяемых мест богослужения (таких как «Свете Тихий», «Отче наш», Херувимская песнь) требуется совсем немного времени, то как быть с изменяемой частью? Ведь на каждый день года приходится как минимум память одноизложена вся догматика Православной Церкви. То есть необходимо всего лишь слушать и запоминать то, что нам во время богослужения дает Христианское предание.

го святого, не говоря уже о так называ-

емых «догматических» праздниках (к

примеру, торжество Православия), для

понимания которых требуется доста-

точно большой багаж знаний. Опять

же, лучшим толкователем праздни-

ка является богослужение. Стихиры,

тропари и кондаки излагают не только

жизнь святого подвижника или суть

Однако мы опять же сталкиваемся с проблемой № 1 – имеющие уши слышать не слышат, имеющие ум для понимания - не понимают. Поэтому существует практика изложения сути праздника перед началом богослужения. Особенно это относится к вечернему и утреннему богослужению, так как именно здесь сконцентрированы молитвы и песнопения, относящиеся непосредственно к празднику этого дня. Практика показывает, что после такого объяснения богослужение становится более понятным и легким для восприятия. Этот ход очень хорош изза своей простоты. Так как такого рода наставления не требуют особой подготовки, обязанность проводить такие «катихитические пятиминутки» могли бы взять на себя миссионерские группы при приходе.

3. Миссионерская Литургия. Из всех богослужений более других в толковании нуждается Божественная Литургия. Все богослужения так или иначе ведут к Литургии. Таинство Евхаристии - это центр всего Православия, это Сам Христос. Поэтому осознание смысла происходящего за Литургией жизненно необходимо для тела Церкви. Как только мы перестанем понимать значение слов песнопения «Тело Христово приимите», мы превратимся в классических шаманов. Будем знать, что три удара в бубен и пение «Отче наш» являются залогом нашего «не-пойми-от-чего» спасения. Однако христианство так не работает. Только полное осознание и принятие Бога может помочь человеку. И помогает оно не здесь, а там. В этом заключается и наша вера, и наша надежда. Но любой путь начинается с первого шага, поэтому для начала необходимо пропустить глубочайший смысл великого Таинства хотя бы через разум. Поэтому, в миссионерских целях допускается проводить Божественную литургию с пояснениями по ходу богослужения. На практике это выглядит следующим образом.

Во-первых, нужна целевая аудитория, так как методы, язык и способ толкования для младшего школьного и пенсионного возрастов будут различаться. Поэтому проводить такое богослужение нужно не в воскресные и праздничные дни, а в особые, специально отведенные для этой цели. Во-вторых, не стоит для одних и тех же людей повторять такую службу несколько раз, так как такая Литургия все же идет в ущерб духовному настроению молящихся. На практике получается, что после посещения одной такой службы потребность в ее повторении у людей отпадает. Во время службы, перед ключевыми ее моментами делается пауза, во время которой происходит пояснение того, что сейчас произойдет. Поясняется смысл, история происхождения, значение происходящего для всего богослужения. Так постепенно от проскомидии до причащения у молящихся (молиться все же необходимо, так как богослужение не может быть «учебным») складывается полное представление происходящего. Такое знание дает огромное преимущество для молитвы. Ведь беседу можно поддержать, только понимая, о чем идет

Таким образом, чтобы избежать окончательного оязычивания населения, важно попробовать ввести миссию в богослужение. Она поможет не только катихизации, но и приближению к истинному пониманию веры христианской, к правильному устроению церковной жизни.

> Иподиакон Александр КОЛАЦКИЙ

# История

# Протоиерей Василий Красников (

Как-то в общей беседе о важности знаний по истории мой друг произнес интересную фразу, рожденную диалогом: «История становиться интересной, когда касается лично тебя». Мне и в голову не приходило, что когда-нибудь меня, не сильно питающего симпатий к ее величеству истории, можно будет увидеть изучающим фонды, описи, дела в архиве. Но почему это произошло? Потому что история коснулась лично меня.

Я служу в деревне Коптевка в храме Успения Пресвятой Богородицы. С самого начала своего служения настоятелем прихода я пытался найти сведения о храме через Интернет - но все безуспешно. Только общие фразы и скудные даты. Так прошел год, пока

вдруг, как всегда это бывает, в пыльном старом шкафу я не обнаружил столь же пыльную кипу бумаг, отдаленно напоминавшую свое родство с документацией. Разобрав материал по папкам и по именам священников нашего прихода, я остановился на обрывке бумаги из советской тетрадки по математике. Это был отрывок из письма священника Василия Красникова. Батюшка прослужил на приходе 16 лет.

До своего появления в селе Коптевка, священник Василий отбывал наказание в виде лишения свободы сроком на 10 лет с поражением в правах на 5 лет по ст. 63а и 76 УК БССР. Осуждение и арест застали иерея в 1946 г. 24 апреля в момент настоятельства в селе Ижа Вилейского района на приходе храма святого Иосифа Обручника. Священника осудили, как и многих в то время, за предательство и измену. Как он сам потом уже в 1955 г. напишет - лишь только за то, что он помогал бежавшим в 1942г. из СССР одеждой, едой и ночлегом. «На первых порах я, насколько было возможным, помогал несчастным, лишенным пожарами войны всего имущества, но ясно, что всем помочь не мог. В начале февраля я получил предписание от епархиального начальства из Минска и местного Вилейского благочинного вступить в Комитет, который и был организован на общем собрании сельских старост и местной интеллигенции... Мог ли я отказаться от дела благотворения, помощи бедным? Нет, т.к. считал и теперь

считаю, что дело священника состоит не только в том, чтобы совершать богослужение, но своим примером служить в деле христианского милосердия...»

Казалось, не так уж и далеко отстоят от нас по времени эти слова. Но почему-то возникает ощущение некоторой старины, будто кто-то оставляет завещание своему потомку - жить не

Сохранились рукописные рапорты батюшки священноначалию, в которых скудно он пишет о себе. Родился 25 марта 1899 г. в с.Люшнево Слонимского уезда. Окончил Виленское Духовное Училище и три класса Виленской (Литовской) Духовной Семинарии в 1917 году (не завершил из-за недостатка средств). В 1920 году при той же семинарии, обучаясь экстерном, выдержал экзамен за 5 -й и 6-й богословские классы. Рукоположен в священника 12 июля 1920г. в г.Вильне епископом Ковенским Елевферием (Богоявленским). В 1923г. в семье священника родилась дочь Татьяна. В 1939г. он был награжден наперсным крестом, а в 1956г., будучи настоятелем Коптевской церкви, саном протоиерея. В каком году отец Василий пришел на приход в Ижу, сложно сказать. Но мы знаем, что с 1942г. и до ареста в 1946 г. он пребывал там. Свое заточение в неволе иерей Василий Красников проходил в Мордовской АССР, откуда и был досрочно освобожден Указом от 24 декабря 1954 г. в порядке ст. 457 и 462 УПК РСФСР 2 февраля 1955 года. После освобожде-

ния, батюшка нашел свою семью и вместе они переехали на постоянное место жительства в Коптевку. Совершив 13 марта 1955г. прием прихода, батюшка погрузился в проблемы, которые встали перед ним. На тот момент жить священнику и его семье было негде. Дом священника, построенный в 1901 г. и по сей день стоящий на расстоянии чуть более 30 метров от ограды храма, еще в 1953г. был незаконно отобран, или, как бы мы сказали в те времена, национализирован. Поэтому отец Василий жил одно время на съемном жилье в д.Сухмени. Кроме того, храм, который на тот момент требовал капитального ремонта и часовня на кладбище, построенная из остатков материала старинной деревянной церкви в 1865 г. и пребывавшая в полуразрушенном и оскверненном коптевскими атеистами состоянии, - все это требовало вни-

мания и заботы. Ну и самое главное - это паства. В те времена, как пишет сам батюшка в рапорте Гродненскому благочинному протоиерею Анатолию Петровскому, «обращение верующих к церковным таинствам и обрядам... удовлетворительное, несмотря на запугивания, в особенности со стороны председателя колхоза...». А если надо было повенчаться, то порой новобрачные «приходили в церковь венчаться ночью - укрываясь». И даже «школьной молодежи ходить в церковь не разрешается и бывает слежка». В таких условиях приходилось работать не только отцу Василию; так несли свое священническое послушание многие истинные сыны Церкви. Начиная с 1956г. и по 1957г. вклю-

чительно отцу Василию удалось объединить прихожан вокруг прихода и произвести ремонт храма. Ремонт обошелся приходу в 14 270 руб., причем в 1956г. было потрачено 12 000 руб. Крыша была перекрыта новой жестью в местах, где того требовалось, и дважды была покрашена в зеленый цвет, фундамент весь снаружи обновлен, стены побелены, опадавший потолок был подбит и покрашен. Сразу став настоятелем прихода, батюшка Василий стал решать всем миром вопрос со старинной часовней 1865 г. В письме к уполномоченному, в акте Приходского собрания отразилось общее приходское желание ее разобрать, а оставшийся материал, годный к использованию, реализовать при строительстве нового церковного дома. Часовня в скором времени действительно была демонтирована, а из ее материала построили тот дом, что сейчас стоит у подножия коптевского погоста, внизу в северной стороне от храма. Этот дом был построен к 1960 г., как об этом свидетельствует сам настоятель в рапорте благо-

Прослужив 16 лет на приходе, отец Василий Красников, безусловно, повидал многое. Он был свидетелем издевательства и унижения, предательства и обмана. Но была и радость, радость общения с верными Христу, чувство единства и «плеча», чего так не хватает нам всем, христианам 21 века. Он ощущал и уважение со стороны жителей деревни, просачивающееся через тиски идеологии в сердцах советских людей того периода. Все было - и все пережил. Умер священник в 1971 году, через две недели после успения своей верной спутницы жизни.

(По материалам архива прихода храма Успения Пресвятой Богородицы д. Коптевка)

> Иерей Антоний СЕМИЛЕТ, настоятель храма Успения Пресвятой Богородицы д. Коптевка

## Литургика

# Августовские «Спасы»

Август богат календарными воспоминаниями. Некоторые приобрели общекультурный характер и знакомы всем, даже не слишком церковным людям. В первую очередь, это относится к так называемым «Спасам». Беда лишь в том (и это не единственная «беда»), что в церковном календаре таких названий нет! При этом Первый Спас (1/14 августа) именуется в народе «медовым», Второй (6/19 августа) - «яблочным», а Третий (16/29 августа) - «ореховым», «хлебным». Славянское слово «Спас» (Спаситель) - одно из богословских имен Иисуса Христа, Которому посвящены и многие другие праздники. Совершенно очевидно, что основа церковных торжеств - не сельскохозяйственная и тем более не кулинарно-гастрономическая, а потому эти фольклорные названия не имеют к ним никакого отношения. Постараемся понять какие же реальные события скрыты за «Спасами»? Сначала - о первом из

#### ПЕРВЫЙ СПАС

Этот праздничный церковный день (14 августа по новому стилю) совмещает в себе несколько знаменательных событий.

#### Изнесение Креста

Первое праздничное воспоминание - это «Изнесение Животворящего Креста Господня». За этим названием стоят жизненные реалии давних лет. Дело в том, что в столице Византии, Константинополе, в связи с частыми в августе болезнями, существовал обычай носить крест по улицам и дорогам, как бы преграждая путь невидимо крадущейся пагубе. Накануне праздника драгоценный крест, включавший в себя сохранившиеся частицы дерева Голгофского Креста, торжественно переносили из царской сокровищницы в главный собор Империи – храм Святой Софии, и полагали на престоле. С этого дня и до Успения Богородицы, в течение двух недель, по всем улицам города проносили крест в процессии, а затем вновь возвращали в императорские палаты.

## Всемилостивый Спас

Второе церковное событие этого дня - празднество Всемилостивому Спасу и Пресвятой Богородице. В его основе - память о чудесных знамениях от иконы Спасителя, сопровождавших сражения с сарацынами византийского императора Мануила (1143-1180) и битву с болгарами русского князя Андрея Боголюбского в 1164 году. К этому присоединяется еще один эпизод. По свидетельству византийского историка Никиты Хониата, впереди триумфальной процессии императора Мануила, после разгрома паннонцев в 1167 г., «ехала серебряная с позолотой колесница, запря¬женная белыми, как хлопья снега, конями, а на ней стояла икона Богоматери, непобедимой защитницы и соратницы царя».

## Кто такие Маккавеи?

Кроме того, в этот же день празднуется память ветхозаветных мучеников - священника Елеазара, семи юных братьев, их матери Соломонии и многих других, принявших мученическую смерть в 166 году до н. э. Тогда антиохийский (сирийский) монарх Антиох IV Епифан (175-164 г. до н. э.), в состав империи которого входила Палестина, воздвиг беспощадное гонение на богооткровенную религию Моисея, издав декрет, повелевающий всем евреям отречься от веры в Единого Бога и поклоняться мифологическим греческим богам. Он осквернил Иерусалимский храм, установив там языческий жертвенник и переименовав его в храм Зевса Олимпийского. Мученики-братья были названы Маккавеями в память о сыновьях священника Маттафии, возглавивших восстание против тирана и создавших (до прихода римлян в 63 г. до н. э.) независимое Иудейское государство, управлявшееся династией Маккавеев (иначе - Хас-

# ВТОРОЙ СПАС:

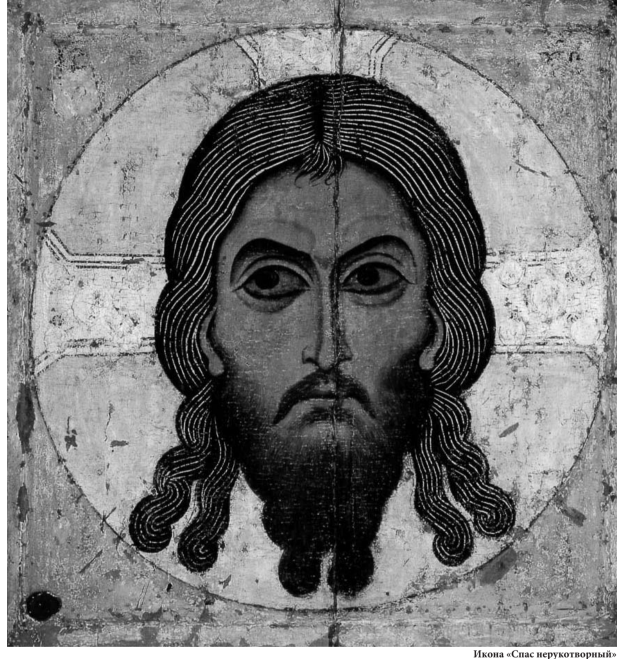
## Преображение Господне

Преображение (греч. метаморфосис, лат. transfiguratio) - значит «превращение в другой вид», «изменение формы» (отсюда слово «метаморфозы»). Так называется одно из важнейших событий евангельской истории, происшедшее незадолго до последней Пасхи Иисуса Христа. О нем рассказывают три евангелиста: Матфей 17:1-13, Марк 9:2-13 и Лука 9:28-36.

Иисус, «взяв с Собою Петра,

считали прежде всего земным царем-воителем. И лжемессианские иллюзии сохранялись у апостолов лаже после Его Вознесения, вплоть до Пятидесятницы! Поэтому Господь приоткрывает им завесу будущего и являет Себя Сыном Божиим, Владыкой жизни и смерти. Он заранее уверяет учеников в том, что близкие страдания - не поражение и позор, но победа и слава, увенчанная Воскресением.

Преображение: единичное событие и ежегодный праздник



монеев). Прозвище «Маккавей» (от еврейского Маккаби - молот) получил сначала один из них, Иуда, наделенный талантом военачальника и поражавший врагов, как молот.

«Сельскохозяйственный» аспект

Мне вспомнился «замечательный» пример народной омонимии. Ко дню 1/14 августа было приурочено веяние мака, отсюда и фольклорный праздник - «Маковей». Можно бы и посмеяться, но следует грустить: за тысячу лет христианства народу не привили элементарной религиозной грамотности.

Сельскохозяйственные названия праздников оправданы только в формально-хронологическом смысле. В крестьянских избах не было колхозных календарей, радиоточек и люди не выписывали журнал «Крестьянка». Так, к Первому Спасу приурочили проводы лета. Пасечники начинали выламывать соты: считалось, что к этому времени «пчела перестает носить медовую взятку». Отсюда название «Медовый Спас», а также «мокрый», - из-за начала хололных рос. Отмечается отлет первых ласточек и стрижей, появление стай грачей и скворцов.

Иоанна и Иакова, взошел на гору помолиться. И во время молитвы лицо Его вдруг изменилось, а одежда стала белой до блистания. И два мужа беседовали с Ним; и были то Моисей и Илия. Явившись в сиянии небесной славы, они говорили об исходе, который предстояло Ему совершить в Иерусалиме.

А Петр и его спутники забылись дремой, а когда очнулись, увидели славу Его и двух мужей, стоящих с Ним. И когда те собирались покинуть Его, Петр сказал Иисусу: «Наставник, как хорошо нам здесь быть! Устроим здесь три шатра: один для Тебя, один для Моисея и один для Илии!» «Он не знал и сам, что говорил, - замечает Лука и продолжает. - И еще он не договорил, как появилось облако и осенило их; и устрашились они, когда вошли в то облако. И голос раздался из облака: «Это есть Сын Мой Избранный, Его слушайте!»

Исторический и богословский смысл этого важного эпизода Священной истории ясен. Вспомним о том, что Иисуса Христа не только простой народ, но даже ученики

Но когла же произошло само событие преображения - неужели в конце лета, а не перед крестными страданиями Спасителя, как явствует из логики евангельского повествования?

Выдающийся отечественный историк, проф. С.-Петербургской Духовной академии Василий Васильевич Болотов убедительно доказал, что Христос преобразился перед учениками незадолго до Своей последней Пасхи, в феврале или марте по нашему календарю. При этом, анализируя историю ряда праздников, он выяснил логику праздничных датировок. Оказывается, в установлении календарных дат своих торжеств Христианская Церковь часто руководствовалась не научными, а «педагогическими» (миссионерскими) соображениями. Фиксируя свои праздники нарочито в дни популярных языческих торжеств, Церковь хотела постепенно вытеснить их из народного обихода или, по крайней мере, христианизировать, наполнив другим содержанием. Этим объясняются расхождения между историческими (если

ведомости

их вообще можно установить) и календарными датировками.

Так произошло и с праздником Преображения. Ранее всего, по мнению В. Болотова, он был учрежден в Армении и Каппадокии (Малая Азия) взамен местного почитания языческой богини Астхик (аналог греческой Афродиты) и приходился на шестую неделю после Пасхи, - то есть был праздником подвижного (пятидесятничного) цикла.

Эта же «миссионерская» логика была актуальна и в других регионах Средиземноморья. Здесь окончание сбора винограда даже среди формально христианского населения еще долго отмечалось языческими «вакханалиями» - веселыми празднествами в честь хмельного бога Вакха, «патрона» виноделия. Чтобы христианизировать этот традиционный праздник урожая, было решено торжественно праздновать в это время «Преображение Господне», искусственно совместив с ним благодарственный молебен Истинному Богу за дарование винограда и прочих «плодов земных». В этом можно видеть продолжение ветхозаветного обычая благословения «начатков» - первых плодов.

#### При чем здесь яблоки?

Хорошо! - воскликнет нетерпеливый читатель. - Но при чем же здесь яблоки?! Всё очень просто.

Лействительно, прелписанная греческим Церковным уставом «Молитва в причащении гроздия в 6-й день августа» говорит только о благословении «плода лозного нового» (винограда). Но, заимствовав от греков календарь праздников и сопровождающих их обрядов, сформировавшихся в регионе Средиземноморья, славяне поневоле должны были «нарушить» устав и заменить виноград яблоками - основными плодами Севера (хотя сбор яблок не сопровождался у нас «вакханалиями»). Отсюда странное, но такое «милое и домашнее» название праздника - «Яблочный Спас», не имеющее никакого отношения к его богословской и исторической основе. С другой стороны, если учитывать климатические реалии наших северных регионов, то благодарить Бога за дарование яблок следует все-таки в сентябре, когда созревают основные сорта.

Итак, мы убедились, что ни мак и мёд к Первому Спасу, ни яблоки ко Второму - не имеют никакого отношения. 29 августа наступит Третий Спас, имеющий в народном календаре еще больше определений, - «ореховый», «хлебный», а также «Спас на холстах» или «Спас на полотне». Постараемся понять, имеет ли Третий Спас отношение к сельскому хозяйству, ткацкой промышленности или же к чему-то

ТРЕТИЙ СПАС ПЕРЕНЕСЕНИЕ ИЗ ЭДЕССЫ В **КОНСТАНТИНОПОЛЬ** НЕРУКОТВОРНОГО ОБРАЗА (УБРУСА) ГОСПОДА ИИСУСА ХРИСТА (944 Г.)

29 (16 по старому стилю) августа Лето на исходе: на следующий день после Успения наступает последний из трех августовских «Спасов». В церковном календаре этот праздник называется «Перенесение из Элессы в Константинополь Нерукотворенного образа Иисуса Христа (944 г.)» и имеет интересную предысторию.

Во времена земной жизни Иисуса Христа в северной Месопотамии существовало государство Осроэна. Его столицей был город Эдесса, а царем - Авгар V Черный (13-50 гг. н. э.). Узнав от своих послов в Иерусалиме о чудесных деяниях, совершаемых там неким необыкновенным Человеком, он будто бы направил Ему письмо следующего содержания.

«Авгар Ухама, топарх. - благому Спасителю, объявившемуся в пределах иерусалимских, - здравствовать!

Слышал я о Тебе и о Твоих исцелениях, которые без лекарств и кореньев Тобой совершаются. Говорят, что Ты слепых делаешь зрячими, хромых - ходячими и прокаженных очищаешь, и нечистых духов и демонов Ты изгоняешь, и мучимых долговременной болезнью исцеляешь, и мертвых воскрешаешь. И всё это услышав о Тебе, положил в уме своем (подумал) одно из двух: или что Ты Бог и, сошедши с неба, совершаешь такое, или Сын Бога, творящий это. И поэтому я счел нужным просить Тебя, чтобы Ты взял за труд прийти ко мне и болезнь, которая у меня есть, исцелить. Слышал также, что иудеи ропщут на тебя и хотят причинить Тебе зло. Город же маленький есть у меня и прекрасный, который достаточен для обоих».

Иисус Христос, удостоив Авгара ответа, написал ему:

«Блажен ты, Авгар, и город твой, который называется Эдесса. Блажен ты, что уверовал в Меня, не увидев Меня, поэтому здоровье будет тебе обеспечено всегда. О том же, что ты написал Мне, чтобы Я пришел к тебе, отвечу: Мне следует прежде всего исполнить то, для чего Я сюда послан. И после исполнения Я буду взят к пославшему Меня Отцу. Я пошлю же тебе одного из учеников Моих по имени Фаддей, он же Фома, который и болезнь твою исцелит, и жизнь вечную и мир тебе обеспечит и всем тем, кто с тобой...» (Разумеется, эта переписка Авгара с Христом недостоверна, но отражает факт раннего принятия Эдессой христи-

Согласно одной из легенд, Авгар, не слишком надеясь увидеть самого Христа, дал поручение своему слуге и письмоносцу Анании привезти в Эдессу хотя бы Его изображение. При их встрече, Иисус, прочитав невысказанную еще просьбу Анании, омыл лицо и, отершись платом, отпечатал на нем Свой лик. Получив портрет, Авгар исцелился, после чего обратился в христианство сам и крестил свой город. А Нерукотворенный образ, как величайшая святыня, был помещен в одном из залов царского дворца. Позднее Осроэна стала римской провинцией, а в VII столетии была занята арабами-мусульманами.

Возникновение же праздника относится к событиям, случившимся уже в X веке, когда Византийская империя пыталась вернуть потерянные земли на Востоке. Отвоевав несколько городов, византийцы принудили эмира Эдессы заключить с ними мир и передать им драгоценную реликвию, перенесение которой и встреча в Константинополе были весьма торжественными.

Христианская Русь заимствовала этот праздник у греков, причем с Нерукотворного образа стали писать не только помещаемые в храмах иконы, но и вышивать его на воинских знаменах (вспомним стяг Дмитрия Донского). В народе Третий Спас называли «Спасом на холстах» или «Спасом на полотне», а также «хлебным», потому что пекли пироги из нового хлеба. Другое название, «ореховый Спас», отмечает созревание в лесу орехов. И еще одна печальная примета осени - пословица: «Ласточки отлетают в три раза, в три Спаса».

> Юрий Рубан, кандидат исторических наук, кандидат богословия



# Библиотеки при Свято-Покровском Кафедральном Соборе г. Гродно

обновление фондов

для взрослых:

Архим. Тихон (Шевкунов) «Несвятые Святые» Н. А. Павлова «Михайлов день» М. Гришин «Святые среди нас»

для детей: Л.А. Чарская. Собрание сочинений. Б.А. Ганаго. «Цветы для Спасителя»

сборник рассказов «Солнышко в душе», «Кто будет за нас молиться»

Наш адрес: г.Гродно ул. Ожешко 28 Возле магазинае «Царкоўная крама»

Время работы: с 9.00 до 18.00 Обед: с 14:00 до 14:30 Без выходных

#### ПОМОЖЕМ Саше и Паше!!! SOS SOS

Санюкевич Сашенька и Пашенька, двойняшки 2 годика. ДЦП (з степень тяжести)Гиперкинетический синдром., частичная атрофия зрительных нервов.

У Саши еще и смешанная гидроцефация(скопление жидкости в мозгу), которая может перейти в отек мозга.



Реквизиты для оказания помощи:



Бел. рубли: В448806967443 Евро: Рос.руб: E 132507108308 R311471711339 Z185012569280 БЕЛАРУСБАНК

счет№ 30111810700000000063 Филиал №426 г. Гродно

EasyPay 00106254 **СБЕРБАНК** 

корсчет 30101810400000000225

≅ вть

корсчет 30101810700000000187 Счет 30111810755550000149

корсчет 30101810600000000119 БИК: 044583119

-ИНН: 7744000912

счет 30111810700000000063 атель: Сан



Пополнить кошелек **EasyPay** можно используя средства со своего лицевого счета в сетях МТС, life:) (момсон: 1.5 % комисом: платажной системы іРау.

00106254 - Идентификатор (номер) кошелька

B KOHTAKTE http://vk.com/club40891357

Тел.мамы Ларисы +375 29 58 65 144 мтс Алрес: Беларусь: «Гродио ул Белые Росы, д 45, кв 104

# «Гродненские епархиальные ведомости»

издаются по благословению Высокопреосвященнейшего Артемия, епископа Гродненского и Волковысского

Учредитель: Гродненская епархия

И.о. главного редактора: Житко Татьяна Михайловна

Компьютерная верстка: Павлюкевич Дмитрий

Корректор: Свелана Павлюкевич

## Редколлегия:

протоиерей Анатолий Ненартович протоиерей Александр Велисейчик протоиерей Александр Железный протоиерей Александр Хомбак иерей Иоанн Велисейчик иерей Владимир Борисевич протодиакон Иоанн Авсиевич

Газета зарегистрирована Министерством информации Республики Беларусь Регистрационное свидетельство №1358 от 30 апреля 2010г.

«Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви» Свид. №189 от 2 декабря 2011г.

Издается ежемесячно

на русском и белорусском языках Объем- 3 усл. печ. листа Тираж 1100 экз.

Адрес:

230023, г.Гродно, ул. Горького, 2

Адрес для писем: 230023, г.Гродно, ул.Ожешко, 23,

тел. (8-0152) 77-06-86

Наш адрес в Интернете: http://www.orthos.org E-mail: gev@prihod.info

Подписной индекс 63609 Для предприятий 636092 Цена договорная

Газета набрана и сверстана в редакции «ГЕВ».

Отпечатано в ГОУПП Гродненская типография 230025, г. Гродно, ул.Полиграфистов, 4. ЛП №02330/0552745 от 25 февраля 2009 года

Сдана в набор 02.07.2012 Подписана в печать(15:34) 03.07.2012 Подписана в свет 03.07.2012

№8 2012г.

Заказ 4584