



# Послание Патриарха в связи с засухой и массовыми лесными пожарами

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл 1 августа обратился с посланием ко всем верным чадам Русской Православной Церкви в связи со стихийными бедствиями — засухой и массовыми лесными пожарами.

Преосвященные архипастыри, досточтимые отцы, дорогие братья и сестры!

Беда пришла к нашему народу. В результате страшной засухи и массовых пожаров погибли люди, сотни остались без крова, и тысячи без средств к существованию. Многие из пострадавших — это пожилые люди, всю жизнь кормившиеся от земли своим скромным хозяйством. Но много также и детей, ведь выгорают целые деревни.

Я призываю всех верных чад Русской Православной Церкви объединиться в молитве о ниспослании дождя на нашу погибающую от зноя землю. Настоятелям православных храмов необходимо собирать прихожан на молебны, на мирной и сугубой ектеньях при совершении литургии нужно вставить особые прошения из чинопоследования молебствования о дожде.

# ПОЖАРЫ В РОССИИ





|        | •      | •     |                       |
|--------|--------|-------|-----------------------|
| ULITAI | ALLE   | V 11V | $M \Delta D HI \cdot$ |
| чы а   | /III E | v     | MAPH                  |

МНОГАЯ ЛЕТА ВЛАДЫКЕ АРИСТАРХУ!

МОЖЕТ ЛИ
НАШЕ СПАСЕНИЕ
БЫТЬ МЕДОВЫМ?

О БЛАГОСЛОВЕНИИ ПЛОДОВ СВЯТИТЕЛЬ ВАСИЛИЙ КИНЕШЕМСКИЙ

БЕСЕДЫ НА ЕВАНГЕЛИЕ ОТ МАРКА

ТУМАН

ВОПРОС-ОТВЕТ

ВГЛУБЬ ПРАВОСЛАВИЯ

РАСТЕНИЯ ИЗ БИБЛИИ В НАШЕМ САДУ

13

ТВОРЧЕСТВО НАШИХ ЧИТАТЕЛЕЙ

1



# КАЛЕНДАРЬ

### 8 августа

### воскресенье

**Неделя 11-я по Пятидесятнице.** Священномучеников Ермолая, Ермиппа и Ермократа, иереев Никомидийских; священномученика Сергия пресвитера; преподобного Моисея Угрина, Печерского; преподобномученицы Параскевы. **Собор Смоленских святых.** Утр. - Ин. XXI, 15-25. Лит. - 1 Кор. IX, 2-12; Гал. V, 22 – VI, 2.  $M\phi$ . XVIII, 23-35; Лк. VI, 17-23.

## 9 августа

## понедельник

Седмица 12-я по Пятидесятнице. Великомученика и целителя Пантелеимона; преподобного Германа Аляскинского; священномученика Амвросия, епископа Сарапульского, Платона и Пантелеимона пресвитеров; преподобной Анфисы исповедницы, игумении, и 90 сестер; равноапостольных Климента, епископа Охридского, Наума, Саввы, Горазда и Ангеляра.

Утр. - Лк. XXI, 12-19. Лит. - 2 Кор. V, 10-15; 2 Тим, II, 1-10. Мк. I, 9-15; Ин. XV, 17 – XVI, 2.

# 10 августа

## вторник

Смоленской иконы Божией Матери, именуемой «Одигитрия». Апостолов от 70-ти Прохора, Никанора, Тимона и Пармена диаконов; святителя Питирима, епископа Тамбовского; Собор Тамбовских святых; Гребневской, Костромской и «Умиление» Серафимо-Дивеевской икон Божией Матери.

Утр. - Лк. I, 39-49, 56. Лит. - 2 Кор. V, 15-21; Флп. II, 5-11; Евр. XIII, 17-21. Мк. I, 16-22; Лк. X, 38-42; XI, 27-28; Лк. VI, 17-23.

## 11 августа

### среда

Мученика Каллиника; преподобномучеников Серафима и Феогноста; преподобномученика Анатолия; священномученика Алексия пресвитера, преподобномученика Пахомия; преподобных Константина и Космы Косинских, Старорусских; мученицы Серафимы девы; мученика Евстафия Мцхетского; преподобной Манефы Гомельской.

2 Kop. VI, 11-16. Mκ. I, 23-28.

## 12 августа

четверг

Апостолов от 70-ти Силы, Силуана, Крискента, Епенета и Андроника; мученика Иоанна Воина; преподобного Анатолия Оптинского, Младшего; преподобного Германа Соловецкого; мучеников Полихрония, епископа Вавилонского, Пармения, Елимы и Хрисотеля пресвитеров, Луки и Муко диаконов, Авдона и Сенниса, князей Персидских, мучеников Олимпия и Максима. Заговенье на Успенский пост.

2 Кор. VII, 1-10; Рим. XV, 1-7. Мк. I, 29-35; Мф. XVI, 24-28.

## 13 августа

пятница

Праведного Евдокима Каппадокиянина; **священномучеников Вениамина**, **митрополита Петроградского**, **архимандрита Сергия**, **мучеников Юрия и Иоанна**; священномученика Иоанна пресвитера, святого Константина исповедника, пресвитера, мученицы Анны и святой Елисаветы исповедницы; святителя Василия исповедника, епископа Кинешемского; мученицы Иулитты; преподобномученика Дионисия Ватопедского.

2 Кор. VII, 10-16; 1 Кор. I, 26-29; Рим. VIII, 28-39. Мк. II, 18-22; Мф. XX, 29-34; Лк. XXI, 12-19.

## 14 августа

суббота

Происхождение (изнесение) честных древ Животворящего Креста Господня. Празднество Всемилостивому Спасу и Пресвятой Богородице. Семи мучеников Маккавеев: Авима, Антонина, Гурия, Елеазара, Евсевона, Алима, Маркелла, матери их Соломонии и учителя их Елеазара; преподобной Софии Суздальской. Начало Успенского поста.

1 Кор. І, 18-24; Евр. XI, 33 – XII, 2; Евр. II, 11-18. Ин. XIX, 6-11, 13-20, 25-28, 30-35; Мф. Х, 32-36; XI, 1; Ин. V, 1-4.

# Поздравляем!



# МНОГАЯ ЛЕТА АРХИЕПИСКОПУ АРИСТАРХУ!

29 июля исполнилось 20 лет со дня архиерейской хиротонии архиепископа Гомельского и Жлобинского Аристарха.

Со знаменательной датой владыку Аристарха поздравил Предстоятель Русской Православной Церкви.

«Двадцать лет тому назад Вы сподобились принять благодать Святаго Духа, приобщившую Вас к собору епископов Русской Православной Церкви, дабы возвещать «великую благочестия тайну» (1 Тим. 3, 16).

И сегодня Вы, подобно тому, как это было в начале архиерейского служения, заботитесь с ревностью о распространении ее славы в Гомельской и Жлобинской епархии, неся попечения о возрождении монашеского делания, созидая новые монастыри и храмы, совершенствуя церковную жизнь, дабы Свет Христов просвещал всех», — сказано в поздравлении Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

Редакция «Царкоўнага слова» вместе с православными Беларуси сердечно поздравляет Владыку со знаменательной датой.

Желаем доброго здравия и благоденствия. Пусть благодать Божия хранит Вас и ежечасно укрепляет на нелегком пути архипастырского служения!

№31, 2010

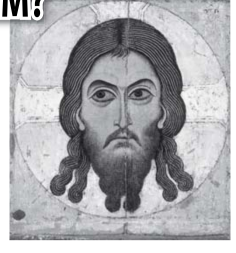
# МОЖЕТ ЛИ НАШЕ СПАСЕНИЕ



Успенский пост начинается с праздника, у которого длинное и не совсем ясное для человека, мало знающего церковную историю, название — Происхождение честных древ Животворящего Креста Господня и Празднество Всемилостивому Спасу и Пресвятой Богородице. В народе этот день называют просто — «Медовый Спас». И все знают, что потом будет «Яблочный



Спас», «Ореховый или Хлебный Спас». Вот такие, вкусные, сладкие названия, связанные с освящением меда, мака, фруктов, орехов, хлеба.... Но о том, каково духовное, а не гастрономическое содержание праздников в честь Креста



Христова, Нерукотворенного Образа Спасителя и Преображения Господня, к великому сожалению, знают далеко не все. Обычаев, обрядов, суеверий порой оказывается достаточно, чтобы считать себя православным. Но пища, пускай и освященная, не спасает. Спасает Христос, с именем которого связаны все три Спаса, три знаменательных праздника Успенского поста.



Протоиерей Димитрий СТРУЕВ, руководитель молодежного отдела Липецкой и Елецкой епархии

та Успен-

**«Н**ский пост

приходятся наиболее яркие примеры расхождения так называемого народного благочестия

с православием. Мы с детства привыкли к словосочетаниям «яблочный спас», «медовый спас», и, хотя отдаем себе отчет в том, что эти названия праздников как бы не совсем правильные, миримся с их существованием — не только названий, но и того, что они выражают, - замены поклонения Кресту Господню и нетварному Свету Христову почитанием кропленой еды. Да, традиция приносить с благодарностью Богу и для благословения вкушения начатки плодов крестьянского труда, безусловно, хорошая, христианская. Только даже этой традиции смысл в народном благочестии утрачен, что уж говорить о понимании подлинного значения праздников. Однако есть в этих спасах еще один трагизм, имя которому — кощунство. Спас — это же Спаситель, Господь наш Иисус Христос. И как можно, веря в Него как в воплотившегося ради Искупления Сына Божия, называть Его яблочным... Правильный ответ — никак. Множество благонамереннейших прихожан и даже батюшек (батюшки — «чтобы народу понятно было, когда на службу приходить») воспроизводят это кощунство, не видя в нем никакого греха. Не надо оправдывать это простотой будто бы детской веры — детская вера может как-то не так наименовать Христа, обращаясь все-таки именно к Нему. А в этих народных спасах Христос не подразумевается вовсе. Потому что если бы подразумевался, было бы еще страшнее. Получалось бы, что мы, отказываясь молиться с теми, кто не исповедует Сына единосущным Отцу, — молимся с теми, кто исповедует Его яблочным, медовым и плодово-ягодным. На самом деле, конечно, все не так. Трудно на полном серьезе представить себе исповедание веры в яблочного спаса как ересь. А вот как язычество — вполне...»



Игумен Петр мещеринов, настоятель подворья Свято-Данилова монастыря

воеверие — , явление, традиционное для

Руси, характеризующееся принятием и усвоением обрядовой стороны православия при том, что дух жизни остается языческим. Причем двоеверие в наши дни — это уже не столько прыгание через костер на Ивана Купалу и святочные гадания, сколько вектор жизни. Оно убирает из нашей религии Христа и ставит на Его место реалии падшего мира. Целью в этой системе взглядов является не Сам Господь и жизнь в Нем, а получение от Него вполне земных благ; Сам же Господь и Его заповеди никого не интересуют. Все церковное, к чему прикасается язычество, профанируется и опошляется...

Может ли наше спасение быть медовым? Можно ли Господа нашего Иисуса Христа назвать «яблочным»? Вот это и есть самый настоящий лубок когда вместо серьезного разговора о самых значимых и важных для всех людей вещах (о счастье, о смерти) мы говорим о куличах и пасхах».

**‡** Царкоўна Слова

Возможно, проблема искажения церковной традиции и не была бы так актуальна, если бы оставалась за церковным порогом, но она стремится проникнуть в храм. Много ли людей могут пересказать жития святых мучеников Маккавеев (которые, кстати, с маком связаны лишь созвучием фамилии)? Но «правила пользования святым маком», уверен, знает гораздо большее количество. И толпы людей спешат в храм обзавестись таким неслабым оберегом...



# О БЛАГОСЛОВЕНИИ ПЛОДОВ



# Священник Вадим СЕМЧУК, г. Нововолынск, Украина

бычай приносить плоды на благословение не нов. Он был установлен еще в Ветхом Завете: «Начатки плодов земли твоей приноси в дом Господа, Бога твоего» (Исх. 23, 19) и сохранился в христианстве. В Евангелии Господь Иисус Христос, осуждая горде-

ливое и поверхностное исполнение фарисеями приношения десятины, не осудил сам обычай: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что даете десятину с мяты, аниса и тмина, и оставили важнейшее в законе: суд, милость и веру; сие надлежало делать, и того не оставлять» (Мф. 23, 23).

Сам по себе обычай освящения первых плодов глубоко назидателен. Он учит человека помнить, что все — от Бога, что мы «Им движемся и существуем». Навык все делать с Богом, все начинать и заканчивать молитвой был хорошо усвоен нашими благочестивыми предками. Достаточно посмотреть содержание полного Требника, чтобы понять, что молитва сопровождала человека практически во всех сферах его деятельности: сеяние огорода, насаждение виноградника, копание колодезя, борьба с хозяйственными вредителями, строительство жилья и многое другое.

Конечно, такому важному событию в жизни земледельца, как собирание урожая, уделялось особое внимание. Как и во времена пророка Моисея, первый сноп пшеницы, первая корзина фруктов, первая чашка меда приносились в храм в дар Богу, в знак благодарности, с надеждой, что милость Божья пребудет с человеком и в дальнейшем. Конечно, этот дар домой не забирали, приношение оставалось в храме для притча и неимущих. Так же, как, принося другие жертвы в дар Богу: свечу на подсвечник, деньги в церковную кружку или в руку неимущего, мы же не забираем их обратно, но надеемся, что получим за эту лепту милость Божью. Материальное меняется на духовное, временное — на вечное. Выражая свою преданность Богу через эту жертву — часть урожая, принесенного в храм, — христианин получал благословение на весь свой урожай, свой дом, свою жизнь.

Ксожалению, традиция благословения первых плодов со временем тоже претерпела изменения. В какойто мере это объясняется тем, что современная культура отошла от крестьянства, уклада жизни земледельца; но в большей мере виновато духовное невежество человека, утратившего свои корни в результате глубочайшей атеисти-

ческой вытравки. Сейчас благословение плодов свелось на благословение яблок, меда, мака и еще нескольких видов плодов, которые после благословения забираются домой как некая святыня. Их вкушают чаще натощак, ждут от них чуда, мучаются тем, куда девать кочерыжки. Встречаются случаи, когда остатки от «священных яблок» хранятся в баночке рядом со святой водой и маслом.

И действительно, что делать с этими кочерыжками: закопать в безлюдном месте или сжечь и пепел выбросить в реку? Мое мнение: можно просто выбросить. Как выбрасываем негодные остатки пищи после обеда, пищи, о которой мы перед едой молились и которую благословляли. Настоящая ревность о Боге и глубокое благочестие рождается не столько из благоговейного отношения к яблоку, унесенному из храма, сколько из яблока, принесенного в храм, из добродетелей, которые понудили человека на эту маленькую жертву веры, надежды, любви, благодарности.

дин священник говорил, что люди, приходящие в храм, часто напоминают назойливых попрошаек, желающих неплохо устроиться в этой жизни, ведь большинство человеческих молитв о здоровье, счастье, жизненном благополучии, и совсем мало о главном. Господь готов помочь человеку и в самом мелком, но всегда ждет от человека нечто большее.

Наверное, так устроен человек, что ему приятнее брать, чем давать. Грустно, но большинство традиций, связанных с дарением, жертвой, искажены. К примеру, обычай дарить подарки на Рождество и в день святителя Николая Чудотворца. Ведь изначально было задумано дарить подарки неимущим — в подражание волхвам, принесшим Христу дары, в подражание милосердному святому. Когда человек дарил что-то нуждающемуся, да еще и тайно, это был дар как бы Самому Господу. В итоге все свелось на обдаривание своей семьи. То же самое, во многом, относится и к благословению плодов. Так, очевидно, устроен человек, но не так задуман. Митрополит Антоний Сурожский очень точно подметил, что когда Христос перед Своими страданиями, ожидая от Своих учеников поддержки и понимания, рассказал им, что с Ним будет, через какой ад Он пройдет, и что, в конце концов, Он воскреснет, то ученики уловили лишь последнее, приятное, и тут же подошли ко Христу с просьбой сесть на престолы славы. Господь ожидал от них человечности, но эта безмолвная просьба прошла мимо их сердец.

Как же быть с благословением плодов современному человеку? Жителям сельских местностей стоит возродить

древнюю практику благословения плодов всякого рода. Ведь чин благословения яблок, приведенный в Требнике, — лишь пример. В примечании к молитве сказано, что виноград благословляется там, где он произрастает. (В Греции, откуда к нам пришла традиция, виноград — один из самых главных продуктов хозяйства). На Руси, за неимением винограда, подставили в молитву, как пример, яблоки, «но и ино овощие да приносится коеждо во свое время (то есть когда созреет — В.С.) ко храму на благословение, и молитва о приносящих начатки овощей глаголется над ними». Из последних слов видно, что предметом благословения, опять же, были не столько плоды, сколько сам человек. Молитва читалась «о приносящих», о чем свидетельствует и ее текст.

лагословение плодов — это урок благодарности. Нужно ли проходить этот урок горожанину? Конечно, да. Но как поступать современному человеку с благословением плодов, если у него нет ни сада, ни огорода? На подобный вопрос ответ прозвучал еще в Ветхом Завете. Ведь Богу должны были посвящаться не только первые плоды земли, но и первенцы скота и даже первенцы человеческие. Каким образом приносилась отцом эта жертва за первого сына? Это было обрезание (символическое пролитие крови) плюс выкуп — денежный эквивалент. Применимо к благословению плодов этот принцип мог бы выглядеть так: в благодарность за вседневную пищу горожанин мог бы если и не покупать фрукты на храм, то просто по своему усердию и возможностям сделать денежный дар, как бы выкупая своих первенцев. Думаю, что в таком случае, с учетом уже заведенного обычая, можно и яблочко принести из храма — как символ даров Божьих — и съесть его в кругу семьи (подобно, как сейчас поступают с пасхальными яствами). Традиция обретет утраченный смысл. Принести домой яблоко может и крестьянин, оставив все-таки корзинку плодов в церкви. Главное — научиться не только брать, но и давать.

освящением плодов связан еще один неприятный момент: они накладываются на другие праздники. В день Преображения Господнего храм всегда переполнен, и не потому, что люди так почитают это евангельское событие, — многие не смогут даже пересказать Евангелие, — просто в этот день освящаются яблоки. Грустно, но эти яблоки полностью закрыли собой настоящий смысл праздника. Преображение Господне превратилось в яблочный Спас (напомним, что Спас — это Спаситель), впрочем, такая участь постигла не только этот праздник: есть еще и ореховый спас, и медовый...

Такое смешение ничем не оправдано. Оно объясняется только тем, что приблизительно в эту пору в Греции поспевал виноград. А так как люди жили по церковному календарю — от праздника к празднику, — то и приурочили благословение урожая к определенному дню, а именно к празднику Преображения. Это доказывается и тем, что даже в Греции благословение плодов совершалось не в одно время: где раньше достигались плоды, там они приносились в церковь на праздник Преображения, а где плоды созревали позже, они благословлялись на праздник Успения Богородицы. Об этом указывается в греческом Николо-Касулянском Типиконе, Синайском Типиконе, Афонском Типиконе лавры святого Афанасия. В русском служебнике, напечатанном в Супрасле в 1727 году, содержится, кроме обычного чина благословения фруктов на Преображение, чин благословения злаков, овощей и фруктов в день праздника Успения Богородицы.

Думаю, было бы уместно поднять вопрос о том, чтобы разделить праздник Преображения и день благословения плодов. Это дало бы возможность более сосредоточенно провести как праздник Преображения, так и чин благословения. Ведь Церковь, к примеру, строго следит за тем, чтобы во дни постов, дни важных священных событий не

было венчаний. онткноп оте И всему свое время. Но почему же такая непоследовательность отношении Преображения и яблок? Конечно, подобное размежевание тяжело осуществить в тех городских храмах, где большая текучесть прихожан, но в храмах, где община болееменее устоявшаяся, это вполне возможно.



еобходимость перенести день благословения объясняется еще и тем, что на Руси время созревания плодов иное, чем в Греции. Да и яблоки — далеко не основная культура. Действительно, почему нужно благодарить лишь за некоторые виды фруктов, разве не надо быть благодарным за хлеб, тот же картофель и прочие овощи? Как сказано в Служебнике, плоды могли бы приноситься на благословение по мере дозревания, но, наверное, целесообразно было бы выделить отдельный день в году для благодарения за весь урожай. Ведь в молитве, хотя и сказано, что плоды могут приноситься по мере созревания, но особо, хотя и неудачно, выделен день Преображения. И даже у протестантов, нам в укор, празднуется день благодарения или праздник жатвы — праздник, утерянный когда-то нами. Было бы не грех возродить свою традицию и православным. Только пусть это будет не 19-го августа и не 28-го.

Несмотря на прямое указание Служебника благословлять плоды по мере созревания, многие люди уверены, что яблоки, к примеру, нельзя есть до праздника Преображения. Это мнение, по-видимому, основывается на примечании церковного Типикона под 19 августа. Это правило довольно строго запрещает вкушение плодов до праздника Преображения, но эта строгость обусловлена тем, что правило — монашеское (различие монашеского и приходского уставов, вообще, интересная, но отдельная тема), а воздержание и послушание для монаха — важнейшие принципы. Из книг по монашескому деланию, к примеру «Авва Дорофей», видно, что часто духовник не только решал, когда есть, но и что, и сколько — буквально по часам и граммам. Итак, дело не в Преображении, а в том, что плоды (гроздие, то есть виноград, смоквы и прочие) запрещается вкушать без благословения. Благословение же может быть «яве яко времена их, кое когда приспеет». Виноград, действительно, может поспеть к Преображению, но смоквы и прочие заморские фрукты имеют свой календарь созревания, и именно под него, как видно из примечания, подстраивался чин благословения.

В целом же Церковь не знает поста на яблоки. Ей просто важно научить своих чад быть благодарными Богу за Его дары. Неужели Господь хочет того, чтобы из года в год гнили ранние сорта яблок (все-таки у нас — не Греция), созревающих задолго до Преображения? Нет, Он хочет, чтобы Его дары принимались «яве яко времена их», но принимались с благословением и благодарностью. Кстати, во многих приходах так и делают: освящают яблоки, впрочем как и другие виды плодов, раньше, примечательно к климату, так как это и было задумано церковным уставом.

Из статьи «Куда девать кочерыжку, или кое-что об обрядах»

<u> 13 августа</u>

# 65 лет со дня кончины святителя Василия Кинешемского



# КИНЕШЕМСКИЙ Служение епископа Василия прошло в годы безбожия и воинствующего атеизма. На долю этого архипастыря, как и многих других новомучеников и исповедников, выпали тюрьмы, лагеря, ссылки. Бесценным духовным наследием святителя-исповедника стали письма духовным чадам, проповеди и самое главное его сочинение — книга бесед на Евангелие от Марка.

В трудах этого архипастыря явственно слышится голос великого проповедника, обратившего сердца

пископ Кинешемский Васиилий (в миру Вениамин Сергеевич Преображенский) родился в 1876 году в городе Кинешме Костромской губернии (ныне Ивановская область) в благочестивой семье священника Сергия и матушки Павлы.

После окончания гимназии Вениамин поступил в Киевскую духовную академию, которую окончил в 1901 году со степенью кандидата богословия, и был определен преподавателем в Воронежскую духовную семинарию. За диссертацию «О скитском патерике» ему была присуждена степень магистра богословия. В Воронеже Вениамин пробыл до 1910 года.

Зная в совершенстве как древние, так и новые европейские языки, Вениамин Сергеевич для более углубленного изучения европейской культуры уехал в Англию и 1910-1911 годы прожил в Лондоне. Там же он познакомился с английским опытом скаутского движения, слушал лекции самого Баден-Пауэлла — основателя мирового скаутинга и других скаутских руководителей. Позже, в 1915 году, в России вышла его книга, посвященная движению скаутов. Вероятно, что именно этот «английский» период жизни Вениамина Преображенского повлиял на его профессиональный выбор: после возвращения в Россию он поступил преподавателем иностранных языков и всеобщей истории в Миргородскую мужскую гимназию; а в 1914 году переехал в Москву и устроился преподавателем латинского языка в Петровской гимназии. Преподавание настолько увлекло молодого человека, что он окончил педагогический институт.

многих людей ко Христу.

Но Господь уготовал ему подвиг на ином поприще. Существуют две версии того, когда и как в сердце Вениамина Преображенского родилось судьбоносное решение, и он стал священнослужителем. По одной из них, каждое лето юноша приезжал домой. Однажды он договорился с товарищами отдохнуть и покататься на лодке. По неизвестной причине лодка перевернулась, и все, находящиеся в ней, стали тонуть. Тогда Вениамин взмолился Господу, прося сохранить ему жизнь, и дал обет оставить светское образование и все свои силы посвятить служению Церкви. Тотчас он увидел длинную толстую доску, ухватившись за которую, выплыл. Все остальные, бывшие с ним, погибли.

о другой версии, все произо-**⊥**шло в Москве, во время событий 1917 года. Тогда многие москвичи были очевидцами страшных эпизодов гражданской войны, когда со стороны и большевиков, и юнкеров проливалась кровь, главным образом, молодых людей. Картины братоубийственной борьбы на московских улицах до такой степени потрясли душу В. С. Преображенского, что он уже не мог дальше оставаться в Москве и жить своей обычной жизнью. Вениамин Сергеевич осознал, что он обязан как окончивший духовную академию стать священником и позаботиться о духовном просвещении народа, что это - его часть ответственности. Он заявил об уходе с должности преподавателя и, почти ни с кем не простившись, уехал к себе на родину в Кинешму.

Тогда же в октябре 1917 года Вениамин Сергеевич поступил псаломщиком в Вознесенскую церковь у себя на родине в Кинешме, где служил его престарелый отец. Вениамин Сергеевич много проповедовал в храмах Кинешмы и ее окрестностях и стал активно создавать православные кружки по изучению Священного Писания. В начале 1918 года власти запретили преподавание Закона Божия в школах... Вениамин Сергеевич стал собирать детей в Вознесенском храме.

возрасте 45 лет Вениамин  $\mathbf{D}$ Преображенский был рукоположен в сан священника в городе Костроме митрополитом Серафимом (Мещеряковым), затем принял постриг с именем Василий - в память Василия Великого. А 19 сентября 1921 года был хиротонисан во епископа Кинешемского, викария Костромской епархии.

С этого момента он усилил подвижнические труды. Отказавшись от какой бы то ни было собственности, он поселился на окраине города в маленькой баньке, стоявшей на огороде у вдовысолдатки Анны Родиной. Никакого имущества или обстановки у святителя не было, спал он на голом полу, положив под голову полено. Подвиг свой он от посторонних скрывал, принимая приходящих в канцелярии, устроенной в доме рядом с церковью. Банька находилась далеко от храма. Каждое утро, еще до рассвета, владыка шел пешком через весь город в храм и возвращался домой поздно ночью. Не один раз грабители останавливали его на улице, и он с кротостью и любовью отдавал им №31, 2010

‡Царкоўн<u>ае</u> Слова

все, что имел; вскоре они стали его узнавать и не тревожили.

Помимо ежедневных церковных служб, во время которых он обязательно проповедовал, святитель исповедовал, обходил дома всех нуждающихся в его помощи со словом утешения, посещал монастыри и основанные им кружки, разбросанные по епархии. За короткий срок владыка организовал кружки в Кинешемском, Юрьевецком, Вичугском, Семеновском, а потом и в Вязниковском районах. Только тех кружков, которые он посещал лично, было более десяти; другие организовывались по его благословению. Подобная миссионерская деятельность епископа вызывала у властей большое беспокойство...

Меньше двух лет прослужил святитель на кафедре, и в мае 1923 года был арестован и сослан в Зырянский край в поселок Усть-Кулом на два года. В мае 1925 года ссылка закончилась, и владыка Василий возвратился в Кинешму. А уже на Рождество 1926 года власти, обеспокоенные ростом и укреплением православных приходов, потребовали, чтобы епископ покинул город. Владыка уехал в деревню Анаполь, чтобы там переждать тяжелое время. Так почти в полном уединении епископ прожил около полугода. Потом были Вязники, снова Кинешма, Кострома... В сентябре 1928 года епископ был арестован.

Его сослали на Урал. Вернувшись из трехлетней ссылки, архипастырь два года провел в Орле, откуда власти выслали его в Кинешму. Вскоре он был вновь отправлен в лагерь, находящийся неподалеку от Рыбинска. Через два года после освобождения последовал новый арест; сначала исповедника определили в Ярославскую тюрьму, затем в Бутырскую в Москве.

Скончался епископ Василий 13 августа 1945 года в ссылке в селе Бирилюссы Красноярского края. В этот день епископ почувствовал приближение смерти и позвал жившую у его хозяйки ссыльную монахиню. Он попросил ее прочесть канон на исход души. Когда монахиня прочла последнюю молитву, святитель сам твердым голосом произнес «аминь» — и тихо почил.

Через 40 лет, 18 октября 1985 года были обретены честные останки святителя. В июле 1993 года они были перенесены в Свято-Введенский женский монастырь города Иванова. В августе 2000 года епископ Василий был причислен к лику святых Русской Православной Церкви.

# БЕСЕДЫ НА ЕВАНГЕЛИЕ ОТ МАРКА

# Глава 7, ст. 24-30 (отрывок)

🖊 огда Господь Иисус Христос Спришел в пределы Тирские и Сидонские, услышала о Нем женщина, у которой дочь одержима была нечистым духом, и, придя, припала к ногам Его; а женщина та была язычница, родом сирофиникиянка (гл. 7, ст. 25-26). Это была несчастная женщина. Любимая дочь ее страдала беснованием. Испробованы были все средства, чтобы вылечить ее; все было напрасно. Бедная мать готова прийти в отчаяние, как вдруг она слышит, что в ее стране появился Великий Пророк, сильный духом, могущественный, благостный, который исцеляет самые тяжелые недуги одним словом, одним взглядом, одним прикосновением. Снова надежда загорается в измученном сердце. Последняя надежда! Если и теперь она изменит, все кончено! Женщина идет к Спасителю. У нее нет выбора! Или здесь она вымолит исцеление дочери, или нигде! Она падает к ногам Господа и плачет жгучими слезами последней надежды. Ах, эти слезы любви, страдающей страданием близких! Но Господь молчит. Плачущий над чужими страданиями, Он теперь безучастен, неподвижен. Обезумев от разочарования, женщина удваивает мольбы, вкладывая в них всю горечь наболевшего сердца, всю силу своего страдания. И вдруг ответ: «Дай прежде насытиться детям, ибо нехорошо взять хлеб у детей и бросить псам» (ст. 27). Ужасный ответ! Искать милосердия и дождаться такого ответа — это все равно, что получить удар бича по обнаженным нервам. Вряд ли многие могли выдержать подобный ответ и, наверное, немедленно ушли бы прочь со злобой или с горечью обиды, во всяком случае, с чувством полного разочарования. Но женщина не ушла. Даже этот ответ не заставил ее уйти. Она готова перенести всякое унижение, лишь бы вернуть здоровье дорогой дочери. С новой силой вспыхнула в ней вера, и со смиренной настойчивостью она продолжала просить: «Так, Господи; но и псы под столом едят крохи у детей» (ст. 28).

Вера, смирение и любовь женщины преодолели все препятствия, которые должны были оттолкнуть ее от Спасителя и которые Господь намеренно поставил перед нею. «За это слово, пойди, — сказал Он ей, — бес вышел из твоей дочери» (ст. 29).

Жестокость первого ответа совершенно не вяжется с кротким об-



ликом Господа. Разве так говорил Он обыкновенно с несчастными людьми, который шли к Нему за помощью? Разве относился Он когда-нибудь так к человеческому горю? Никогда. Ясно, что отказ в просьбе и резкий ответ даны Им умышленно с какимто намерением. Зачем?

Тобы испытать смирение женщины, чтобы укрепить ее веру, которая усиливается своими победами над препятствием, чтобы вызвать ее любовь на новую настойчивую мольбу.

Все это надо для воспитания человека. Все это укрепляет его духовно. Господь каждый представлявшийся Ему случай обращал к тому, чтобы дать человеку не только просимые им внешние блага, но и возвысить его душу, вызвав в ней лучшие чувства и настроения, и таким образом сообщить ей благодать духовных даров. Укрепляя веру женщины, Он пытается в то же время вызвать в ней усиленную настойчивость и неотступность мольбы.

В этом урок для нас. Урок необходимости настойчивой, длительной молитвы, которая не приходит в отчаяние и не прекращается от того, что не сразу бывает услышана, но продолжает добиваться своего, не теряя надежды. Мы видим, что настойчивая просьба женщины в конце концов исполняется. «Просите, и дано будет вам, — говорит Господь, — ищите, и найдете; стучите, и отворят вам; ибо всякий просящий получает, и ищущий находит, и стучащему отворят» (Мф. 7, 7-8). Эту же мысль подтверждает Он двумя притчами в Евангелии от Луки.

«Положим, — поучает одна притча, — что кто-нибудь из вас, имея друга, придет к нему в полночь и скажет ему: друг! дай мне взаймы три хлеба, ибо друг мой с дороги зашел ко

мне, и мне нечего предложить ему; а тот изнутри скажет ему в ответ: не беспокой меня, двери уже заперты, и дети мои со мною на постели; не могу встать и дать тебе. Если, говорю вам, он не встанет и не даст ему по дружбе с нцм, то по неотступности его, встав, даст ему, сколько просит. И Я скажу вам: просите, и дано будет вам» (Лк. 11, 5-9).

«Сказал также им притчу о том, что должно всегда молиться и не унывать, говоря: в одном городе был судья, который Бога не боялся и людей не стыдился. В том же городе была одна вдова, и она, приходя к нему, говорила: защити меня от соперника моего. Но он долгое время не хотел. А после сказал сам в себе: хотя я и Бога не боюсь и людей не стыжусь, но, как эта вдова не дает мне покоя, защищу ее, чтобы она не приходила больше докучать мне. И сказал Господь: слышите, что говорит судья неправедный? Бог ли не защитит избранных Своих, вопиющих к Нему день и ночь, хотя и медлит защищать их? сказываю вам, что подаст им защиту вскоре» (Лк. 18, 1-8). Поэтому и святая Церковь Православная старается приучить к настойчивой молитве, предлагая свои продолжительные богослужения, на утомительность которых многие ропщут. Таким образом, как говорит притча, надо вопиять ко Господу день и ночь. Не следует приходить в отчаяние, если Господь медлит исполнить нашу просьбу.

«Прося того, что достойно Бога, — пишет святитель Василий Великий, — не переставай просить, пока не получишь. На сие наводя мысль, Господь сказал притчу о выпросившем в полночь хлебы своею неотступностью. Хотя пройдет месяц и год, и трехлетие; и большое число лет, пока не получишь, не отступай, но проси с верою, непрестанно делая добро».

«Нашим да будет всегдашним делом, — поучает другой великий святитель, Иоанн Златоуст, — прилежать молитвам и не унывать при медленности услышания, но являть терпеливо благодушие. Будем приучать себя к тому, чтобы прилепиться к молитве и молиться днем и ночью, особенно ночью, когда никто не докучает делами, когда улегаются помыслы, когда вокруг все безмолвствует и ум имеет полную свободу возноситься к Врачу душ. Всякое место и всякое время пригодно для такого делания. Если ты имеешь ум очищенный от нечестивых страстей, то будь ты на торжище, будь в дороге, будь дома, будь в судилище, будь в монастыре, будь на море, и где ты ни будь, везде, призвав Бога, можешь получить просимое»...



# Из воспоминаний ученого

ечером меня известили о том, что я не должен больше оставаться на загородной даче своих друзей. Убежище мое было раскрыто, и меня могли арестовать в эту же ночь. Стояла поздняя осень. Лес обнажился; дороги развезло от дождей; местность была для меня чужой, однако нужно было идти. В доме я был один. Крестьянский мальчик принес мне в своем потрепанном картузе запискупредостережение и убежал. Пошла четвертая неделя, как я не показывался в семье. Здесь я полагал себя в безопасности и покое, как вдруг — это предупреждение. Оно было предельно кратким и столь же серьезным.

Поначалу на меня нашло какоето безволие. Я устал от этой политической слежки и никуда не побегу. В любом побеге есть отпечаток малодушия. Лучше бы поскорей внести ясность во все и пройти через неотвратимое... Но тут я с тоскою подумал о своей жене, детях (увижу ли их вновь?!.), с грустью — о своем только что начатом изыскании... Кто бы знал, сколько усилий, сердца, интуиции, вдохновения вкладываем мы в свое творчество!.. Воля к жизни заговорила во мне, и я приготовился в путь...

ыйдя из дому, я увидел, что D на улице не так уж и темно, как я того опасался. Где-то над низко повисшими облаками пробивался свет месяца. Холодный моросящий дождь последних дней утих. Стало немного теплее, и я начал ориентироваться. Друзья оставили мне план маршрута с дачи, который я знал назубок: крошечный кусочек бумаги с множеством условных знаков легко поддавался расшифровке. Мне надо было пройти в глухом лесу 10-12 километров до сторожки — моего нового убежища. И вот я шел с узлом белья под мышкой и карманным фонариком в руке. В моем мозгу четко запечатлелось, где свернуть с широкой дороги, где сходятся тропинки, где опасное ответвление влево. Отклонений влево надо было избежать, потому что они могли завести меня в непролазную болотистую местность, в топях которой можно было бы легко, беззвучно погибнуть...

Дорога через лес была нетронутой, я шел, погрузясь в свои мысли, держа записочку в руке, засунутой в карман теплого пальто, и чувствовал себя покинутым и одиноким. Всю былую жизнь словно ветром сдуло, как будто она была сном. Теперешняя жизнь была отвратительна. Я видел совращенным и закабаленным свой народ, свою порушенную и поносимую хулителями академию, своих друзей, своих учеников, идущих на смерть. Я видел немыслимый духовный распад человечества, завязшего в мрачном лабиринте, утратившего правду и выдающего за правду ложь. Я видел торжествующий хаос — он взял свое — и не знал, что дальше... Как счастливы те, кто верует в Бога и умеет молиться. Но мечты о милости свыше исчезли вместе с детством... Будущее было без перспектив: ни света, ни надежды. Глухое отчаянье охватило меня опять, и я чуть было не повернул назад...

Я вдруг остановился и посмотрел вокруг. Дорога кончилась, и я даже не знал, сколько прошел, как очутился на этой тропе и почему стою на опушке леса. Рядом поляна и кустарник; тропинка вьется вдаль... И только тут я заметил наплывающий отовсюду и сгущающийся легкий туман, на который я прежде не обратил внимания... Повернуть? Или идти вперед? Если поверну, заново не начать, значит — всему конец... Итак — вперед! Тропинка внушала доверие, казалась надежной, и я пошел через кустарник на поляну...

Словно из сотни невидимых земных расщелин, со всех сторон крался туман, сначала легкий и проницаемый, а потом все тяжелее и гуще... Но тропа была заметной и упругой, и я шел, целиком доверившись ей... В воздушном, как мираж, мареве несла она меня, словно очень спешила, словно знала — куда. Ясность очертаний тем не менее исчезала... И это вселяло в меня беспокойство, заставляло напрягаться. Все как бы сдвинулось

№31, 2010





и преобразилось. Я уже не доверял глазам. Маленькое казалось непомерно большим, большое — маленьким. Близкое становилось далью, далекое можно было ухватить руками. Прозрачное представлялось тяжкой массой, массивное принимало вид легкий и воздушный. Все стало обманчивым: пространство и расстояние, объем и перспектива, форма и образ. Нездешние, порхающие существа отделялись друг от друга, отрывались, поднимались вверх, парили, проплывали мимо. Все было иллюзией и игрой — фальшивым и предательским. Привычное исчезло, а непривычное явилось. То белая завеса становилась плотной и непроницаемой, то вдруг — на миг! — манила видимостью и перспективой...

С бьющимся сердцем, сжав зубы, я быстро продвигался вперед. Возврата назад не было... Туман совсем окутал меня. Немая тишина стояла вокруг. Я слышал только свое сердце и шаги. Напрасно пытался натянутый слух ухватить какой-нибудь шорох или различить какой-нибудь звук. Вскоре я уже не знал, слышу ли я и вижу ли я что-нибудь в действительности: сплошь чары и колдовство вокруг. Едва покажется что-то, как тут же исчезает, и исчезает, чтобы предстать в новом, обманчивом свете. Уже не отличить реальность от иллюзии... — как если бы белый свет сошел с ума, играет со мной в безумие и счастлив оттого, что ему удается внушить мне, что и я безумен и не в себе... Знаю только, что я все время повторял одно: «Спокойно, спокойно» и изо всех сил старался подавить охватывающий меня парализующий

Тропинка становилась влажной, гладкой и скользкой. И вдруг хо-

лод по щиколотку пронял мою левую ногу. Ледяным ужасом обдало меня. Громко вскрикнув, я сделал несколько громадных шагов, почти прыжков, поскользнулся и едва сохранил равновесие. Почва стала мягкой и зыбкой. Я почувствовал, как под ногами захлюпала, забулькала вода. Я уже шлепал по ней по колено. «Пропал», — промелькнуло в голове...

Тупое отчаяние охватило меня. И только то ощущение, что я не погружаюсь глубже, что мои ноги стоят в болотной жиже на чем-то твердом, придавало мне отвагу и некоторое самообладание. Теперь я понял, что произошло: задумавшись, я свернул налево и пошел по опасно топкому пути. Я внутренне собрался и начал обдумывать случившееся. Молнией мелькали мысли, работало сознание. А вокруг глухое безмолвие. Густой, как молоко, туман. Ни малейшего намека на помощь. Один как перст. Малейшее движение грозит скольжением вглубь. Стоять смирно! Соблюдать равновесие! Что делать? Что делать? Куда кинуться? Вы, мои милые, там, у себя дома... Не видеть мне вас никогда... Лучше бы я никуда не уходил!.. Один, один в этой черной, жуткой воде... Мамочка, если бы ты была рядом! Ты бы помолилась... А я разучился молитвам... И вдруг дрожь в теле моем унялась. Напряженный и строгий, стоял я, закрыв глаза и разом осознав овладевающую мною цельность. Со стоном, чуть ли не с криком, вырвались из моей груди сначала два вздоха, а потом — слова...

«Всю свою жизнь я не желал ничего, только тебя и только тебя одну, извечная моя доброта!.. Не оставь меня в моем отчаянье! Ты — само сострадание. Ты можешь не-

возможное. Ты видишь то, чего мне не дано... Спаси меня. Веди меня. Возьми мою жизнь в свою руку!..»

Словно вздох, вылетали из меня эти слова. Не могу сказать, говорил ли я их вслух, знаю только, что я погрузился в них весь, без остатка, словно хотел отпустить свою душу вместе с ними.

Не могу также сказать, как долго все это длилось: мгновенья казались мне вечностью, чувство времени исчезло...

Порыв ветра заставил меня открыть глаза. Серая мгла вокруг меня заколебалась и пришла в движение. Ветер усиливался. Как бы по зову или кем-то гонимые, проплывали мимо меня молочные потоки, становилось все светлей и светлей. Словно кто-то задумал сдвинутый, размытый мир сделать более воздушным и ярким. Уже можно было кое-что видеть. И я видел. Взору моему предстали длинные ряды стволов, высящихся над топью... Слева им не было видно конца, справа они переходили в лесную чашу. Туман испарился, и месяц лил свой тусклый свет на зловещую поляну. Теперь я уже знал, где я. Я стоял посредине знаменитого пути через болото, который люди проложили невесть когда из вечно утопающих балок, камня и фашин (связка прутьев, хвороста, камыша — ред.). Я много слышал об этом пути и не очень доверял этим рассказам. И вот теперь довелось все это самому пережить. Есть в жизни потайные тропы и спасительные мольбы в случае крайней нужды...

Как я выбрался из топи, можно легко себе представить. Долго лежал я в лесу, продрогший насквозь и без сил, пока не услышал тихий сигнальный свист, на который ответил сдавленным голосом. Лесной сторож, которому дали обо мне знать, пошел мне навстречу, услыхав мой отчаянный крик на болоте, и тщетно меня искал. Я был спасен...

С тех пор я окончательно уверовал в то, что есть на свете добрая сила, которой повинуются и мрак, и мгла, которая бдит над заблудшими душами и чутко внемлет их зову о помощи; не верю в покинутость молящегося человека...

И меня нисколько не смущает тот факт, что я эту силу не могу объяснить с точки зрения естествознания. Потому что Божия ткань должна пребывать в ореоле уверенности и надежности даже тогда, когда ее объяснить невозможно. Истинная жизнь светит ведь тоже неизъяснимым светом. И достоверное объяснение исходит, словно лучи, только из этой светящейся жизни...

# ±Царкоўнае Слова

# ПОСЛАНИЕ ПАТРИАРХА В СВЯЗИ С ЗАСУХОЙ И МАССОВЫМИ ЛЕСНЫМИ ПОЖАРАМИ







Продолжение, начало на с. 1

М ногие задаются сейчас вопросом, почему допустил Господь этому несчастью обрушиться на бедных людей, которые часто не имели даже небольших сбережений? За что это наказание? Конечно, людские грехи — причина всех земных несчастий. Но, призванные Богом к любви, мы не должны обвинять других, искать в других причину постигшей нас беды, потому что беда ныне касается всех — и тех, кто даже далеко от мест пожара, и тех, кто, кажется, находится в безопасности, потому что трудно предположить, что такое страшное бедствие не отразилось на экономике и на душевном состоянии людей.

Пусть каждый обратит внимание на себя самого и каждый кается в своих грехах. От всех нас, от всей Русской Церкви ждет сегодня Господь сострадательной любви и милосердной помощи нуждающимся людям. Те, кто в силах, должны стать добровольцами и принять участие в тушении лесных пожаров. Пастыри должны каждую минуту быть рядом со своими пострадавшими прихожанами: утешать, наставлять, помогать, горячо молиться. И каждый человек, считающий себя православным, не может не поделиться тем, что у него есть с людьми, которые потеряли все.

Сейчас кто-то из погорельцев ищет кров у родных, кто-то живет в больницах и других временных пристанищах. У них нет ни одежды, ни посуды, ни постельных принадлежностей, ни денег, ничего своего. Им нужно буквально все: и летняя одежда, и зимняя, продукты и многое другое.

Благословляю в следующие три воскресенья устроить специальные сборы во всех храмах Русской Православной Церкви. В каждой епархии, где есть погорельцы или сохраняется угроза пожара, нужно назначить ответственного клирика или миря-



нина, а лучше группу людей, ответственных за сбор средств и организацию помощи пострадавшим. Во взаимодействии с МЧС необходимо позаботиться об адресной помощи каждому нуждающемуся. В Москве сбор средств и вещей организован Синодальным отделом по церковной благотворительности и социальному служению, опубликован специальный счет, на который могут перевести деньги те, кто хочет помочь. Информация о нуждах погорельцев размещается на церковном благотворительном портале www.miloserdie.ru.

Каждый из нас, помогая жертвам разбушевавшейся огненной стихии, служит Самому Господу нашему Иисусу Христу, об этом свидетельствуют евангельские слова: «так как вы сделали это одному из братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф. 25, 40). Но, помогая погорельцам, каждый служит и самому себе, потому что любой из нас может оказаться в такой же ситуации, когда исчезает все, все материальные ценности, подрывается здоровье, и к кому же обратиться за помощью, как не к Богу, ближним, Церкви. Вот почему мы не можем не участвовать самым активным образом в оказании помощи тем, кто пострадал и страдает от огня.

Призываю благословение Божие на всех, кто сегодня принимает ответственные государственные решения и их осуществляет, на мужественных пожарных и всех сотрудников МЧС, вовлеченных в преодоление этой стихии, на наших воинов, особенно же на добровольцев, которые так же, как и во времена войны, шли по велению голоса своей совести, чтобы стать там, где опасно, и защитить свой народ.

Да смилуется Господь над всеми страждущими и да благословит труды наши в оказании помощи всем бедствующим!

№31, 2010 11

# ВОПРОС-ОТВЕТ

# Ответы митрополита Волоколамского Илариона на вопросы студенток московского Свято-Димитриевского училища сестер милосердия

В чем разница между понятиями «воля Божия» и «Промысел Божий»?

Это, конечно, очень близкие понятия, но это понятия, о которых у многих людей неправильное представление. Есть расхожая фраза: «На все воля Божия». И этой фразой люди иногда оправдывают свои греховные поступки. Вот человек что-то совершил, и раз оно случилось, говорят: «Ну, на все воля Божия...» На самом деле, воля Божия совсем не на все распространяется, что происходит в человеческом мире и что люди делают. Воля Божия распространяется только на добро. Когда человек совершает добрые поступки, исполняет заповеди Божии, то его воля соединяется с Божественной волей. И тогда между человеком и Богом наступает гармония, нет противодействия. А когда человек совершает греховные поступки, его воля вступает в противоречие с Божественной волей и с Божественным Промыслом.

Что такое Промысел Божий? Это Божественный замысел о спасении человека. Каждого из нас Бог создал, чтобы дать нам вечную жизнь, чтобы дать нам Царство Небесное. Для каждого из нас уготована некая таинственная обитель в этом Небесном Царстве. И Промысел Божий направляет всю жизнь человека ко благу. Те жизненные обстоятельства, из которых складывается существование человека, во многом предопределены Промыслом Божиим. Но это совсем не значит, что человек является какой-то марионеткой в руках Бога, как существовало представление о роке, которое очень ярко отражено в мифе о царе Эдипе: к чему человек предназначен, то и должно с ним произойти. На самом деле Промысел Божий это Божественный замысел о том, чтобы жизнь человека пришла к доброму итогу.

Но сам человек должен соработничать с Богом в деле спасения своей собственной души. Бог не может спасти человека без участия в этом самого человека. Кроме того, Промысел Божий часто направляет к добру то, что было задумано людьми как зло. Из тех вещей, которые совершаются в мире, одни совершаются по Промыслу Божию, а другие по попущению Божию. Одни вещи угодны Богу, и Бог их осуществляет, а другие вещи не угодны Богу, но человек по своей злой воле совершает их вопреки воле Божией.

# Как найти взаимопонимание с неверующими родителями?

Заповедь «Чти отца твоего и матерь твою» (Исх. 20, 12) в равной степени распространяется и на верующих, и на неверующих родителей. Если мы расходимся с нашими родителями по тем или иным пунктам, это еще не повод, чтобы между нами возникали вражда и отчуждение. Христианин должен уметь общаться не только с христианами. Но и с людьми неверующими, особенно, если это наши близкие люди. Мне кажется, что это общение не должно никоим образом сводиться к тому, чтобы мы наших неверующих родственников уговаривали пойти в храм или увещевали: «Как ты можешь не верить в Бога? У тебя нет страха Божия». Как правило, такие увещевания имеют только отрицательное значение и бывают контрпродуктивны.

Скорее мы можем изменить отношение наших родственников к вере, если они по нашему образу жизни, по нашему поведению, по нашей доброте будут видеть, какие плоды в нас приносит православная вера. Может ли быть убедительным свидетельство о православии от человека, который не передает это свидетельство с любовью, со смирением, с уважением к старшим, даже если они неверующие?

Конечно, это нелегко — передать свою веру своим родителям. Потому что, как правило, родители учат детей, а не дети родителей. Но такая уж у нас сегодня ситуация, что очень часто дети учат своих родителей вере. Родители не имели возможности приобщиться к вере, а многие дети имеют сегодня такую возможность и приходят к вере.

В юном возрасте остро встает вопрос: идти в монастырь или идти замуж? Чем руководствоваться при принятии этого решения?



Я думаю, что вопрос — идти ли замуж — не абстрактный, а конкретный. Вы не можете просто выйти замуж, вы выходите замуж за кого-то. Допустим, вы решили для себя идти замуж, а дальше что? Как правило, девушка выходит замуж тогда, когда есть жених. Когда есть реальный человек, и ты понимаешь, что ты готова с этим человеком связать свою судьбу, что с ним лучше, чем без него, что ты хочешь создать с ним семью, прожить с ним всю жизнь, родить от него детей и воспитать их. Если есть такая уверенность, тогда можно выходить замуж.

Но то же самое можно сказать о монашестве. Монашество нельзя принимать только потому, что жених не нашелся. Монашество нельзя принимать только потому, что батюшка посоветовал. Монашество можно принимать только в том случае, если к монашеской жизни есть очень ярко выраженное призвание. А это призвание вы сами чувствуете - есть оно у вас или нет. Я думаю, только в том случае можно принимать монашество, если нет никаких колебаний, если чувствуете, что это ваше призвание, что вы готовы жить в одиночестве, в тесноте, трудничестве, послушании, нестяжании, целомудрии, без семьи, без возможности воспитать детей. Монашество это особый путь, и это путь для тех, кто имеет особое призвание. И руководствоваться нужно, прежде всего, своим внутренним голосом. Конечно, надо себя испытывать и думать о своей жизни. Я думаю, внутренний голос в конечном итоге человеку подскажет, какой его путь. Нужно молиться, особенно в этом возрасте... Но ни в том, ни в другом случае не надо спешить.

# **Иеромонах Серафим (Роуз)**

Как этого добиться? В какой-то мере ответ известен каждому, кто не удаляется от Церкви и от ее учения: ходи на службы, храни веру, причащайся Святых Даров, читай православные книги. Но бывает, люди делают все это почти механически, не углубляясь в Православие.

**7** одить в церковь и соблюдать ∧внешнюю форму православия — этого мало: надо еще ясно отдавать себе отчет во всем, что бы вы ни делали. Если вам приходилось говорить с протестантами или атеистами, которые всерьез хотят узнать о православной вере и обычаях, вы согласитесь с тем, как это важно. Ведь, отвечая на их вопросы, вы можете хотя бы слегка приоткрыть им глубину православия и тем самым, по существу, спасти их души. Почему вы осеняете себя знаком Креста? Почему вы молитесь святым? Почему у вас в церкви стоят или кланяются до земли? Почему у вас всегда поют «Господи, помилуй»? Что такое Причастие? Почему вы рассказываете о своих грехах священнику? Особенно в наши дни, когда вокруг нас столько не знакомых с истиной, но упорно ищущих ее людей, нельзя допускать, чтобы все это происходило просто по привычке: мы должны уметь, по словам апостола Петра, дать отчет обо всем, во что мы верим и что делаем. Задавайте вопросы, читайте, разбирайтесь в церковных службах по книгам, — тем или иным путем, но углубляйте свои знания.

Далее, недостаточно изучать православие: необходимо буквально пропитываться им. Преподобный Серафим учил, что христианин должен «весь как бы погружаться в Закон Божий»; это требует от нас гораздо большего, чем думают некоторые. Но нельзя, конечно, хвататься за все сразу. Если вы ходите в церковь по воскресеньям, начинайте бывать на всенощной по субботам и в канун

праздников; если вы поститесь Великим постом — постарайтесь попасть на замечательные великопостные службы — литургию Преждеосвященных Даров, Андреев канон, Похвалу Пресвятой Богородицы.

И еще очень важная вещь: надо читать. Иоанн Златоуст говорит даже, что без чтения духовных книг невозможно спастись. Почему так? Все дело, опять-таки, в мощном влиянии мира, которому мы бессознательно подвергаемся день за днем и час за часом: мы неминуемо поддадимся ему, если не будем сознательно сопротивляться, наполнять свой разум и сердце христианскими образами. Для этого есть множество книг. Прежде всего, конечно, Священное Писание и его православные толкователи. Далее — жития святых и современных подвижников; «Моя жизнь во Христе» праведного Иоанна Кронштадтского; «Невидимая Брань» в изложении Никодима Святогорца и Феофана Затворника; «Душеполезные поучения» Аввы Дорофея; «Духовные беседы» Макария Великого; богослужебные книги; «Лавсаик» с житиями пустынников, чьи слова звучат сегодня так же свежо и верно, как и полторы тысячи лет назад; жизнеописание новомучеников России; «Единое на потребу» архиепископа Андрея (Рымаренко). Все эти книги вносят изумительную ясность в душу каждого, в ком есть хоть искра живой веры: они раскрывают дверь навстречу свежему ветру невидимого мира, без которого душа чахнет и гибнет.

Но, разумеется, стержень углубления веры — это целительные средства церковного покаяния и Святой Евхаристии, которые вы должны принимать во всей возможной полноте, как рекомендует вам священник. А вместе с ними — и каждодневные проявления христианской любви: пожертвование на церковные нужды, помощь больным и бедным. Если вслед за вашими добрыми делами идет и сердце, то они помогут вам защититься от омирщвления, подняться над этим временным миром к Небесному Царству.

Есть, конечно, и оборотная сторона у нашего движения вглубь православия: чего надо избегать, чему сопротивляться. Когда невидимая брань станет для вас реальностью, когда вы убедитесь в том, что христианство у вас в душе терпит непрестанные удары невидимых врагов, особенно через дух омирщвления, вам станет ясно, с чем именно в вашей жизни никак нельзя мириться и с чем надлежит бороться в первую очередь. Но эта борьба сильно облегчается всеми благодатными, вдохновляющими элементами христианской жизни, о которых мы говорили выше. Мы не имеем права забывать, что окружающий нас мир в значительной мере подчинен дьяволу, «князю мира сего», и что его главное оружие против нас это наше пристрастие к земному. Но если мы остаемся православными и не отступаем в борьбе, мы получаем от Бога Его благодать, которая только и способна оторвать нас от земли и поднять в небо.

Указанные в тексте книги можно приобрести в книжном магазине минского Свято-Петро-Павловского собора.



# РАСТЕНИЯ ИЗ БИБЛИИ В НАШЕМ САДУ





Начнем мы наше повествование с руты. Издавна ее использовали как пряное, ароматическое и лекарственное растение. В Библии Господь упоминал о ней в числе других трав, с которых иудеи давали десятину в храм (см. Лк. 11, 42).

Интересно, что рута дала название обширному семейству растений (рутовые), так что среди ее дальних родственников — амурский бархат (пробковое дерево), ясенец и цитрусовые культуры.

В природе рута — многолетний вечнозеленый полукустарник высотой 50-70 см, с прямостоячим разветвленным одревесневшим стволиком и нижними частями ветвей. Живет до 20 и более лет. Листья руты содержат эфирное масло, которому рута обязана своим латинским названием Ruta graveolens — рута пахучая. Запах у руты действительно сильный и довольно тяжелый, и далеко не всем нравится. Но при высушивании запах изменяется, становится приятным и напоминает аромат розы, поэтому ее уже много веков используют как пряное растение.

Цветение длится с июня по август. Рута — хороший медонос, привлекающий пчел. Цветки желтые с че-

тырьмя лепестками, плоды — шаровидные коробочки с четырьмя «отделениями». Сухие соцветия с плодами весьма декоративны и используются для сухих букетов. В коробочках находятся черные семена, которые созревают в сентябре–октябре и сохраняют всхожесть более 5 лет.

Кустики руты, из-за ее сизозеленой, голубоватой кружевной листвы, очень декоративны. Поэтому ее часто высаживают на клумбах или используют в качестве бордюрного растения. Рута хорошо переносит стрижку.

### Размножение и уход

Рута неприхотлива и успешно выращивается белорусскими садоводами. Очень холодной зимой наземная часть руты может погибнуть полностью, но затем от корня вновь отрастут молодые побеги в конце весны. Для защиты от мороза кустики руты осенью окучивают землей и присыпают сухими листьми или прикрывают лапником.

Весной подмерзшие, отмершие веточки надо обрезать до первой почки и подкормить растение азотным удобрением (лучше мочевиной).

Размножают руту семенами, а также делением куста и зелеными черенками, которые укореняют под пленочным укрытием.

Мало того, что рута не подвергается поражению болезнями сама, она еще и не позволяет болеть другим растениям (обладает выраженным фунгастатическим действием). Молодые кустики могут угнетаться сорняками, поэтому их нужно регулярно пропалывать. Кстати, веточки руты на подоконнике отпугнут мух и комаров.

## Сбор и заготовка

лекарственных целях в основ-**D** ном используются надземная часть и листья растения. Собирают траву руты в период цветения, срезая молодые побеги с листьями и цветками ножницами. Работать со свежей рутой необходимо в резиновых перчатках, так как она вызывает аллергию, проявляющуюся в виде кожных сыпей (в частности, едкий сок вызывает появление на коже волдырей, а у некоторых даже отеков). Сушеная трава таким действием не обладает. Сушат на чердаках, в тени под навесами или в сушилках при температуре 30-40°C. На свету рута быстро выцветает, почти добела, и теряет активность. Хранят не более двух лет. Срок годности сырья — 1-2 года.

# Применение

древних времен руту прииеняли от глазных болезней, от укусов ядовитых животных и как противоядие при отравлениях, как дезинфицирующее средство, и для облегчения головных болей. Позже было обнаружено, что рута содержит разнообразные лекарственные вещества. Эфирное масло руты с горьким вкусом и резким специфическим запахом используется в медицине и парфюмерии. При приеме внутрь в больших дозах рута ядовита, поэтому применять это растение для лечения лучше под наблюдением врача. В очень маленьких дозах сухие листья руты в измельченном и размолотом виде применяют в кулинарии (для отдушки уксуса, как приправу к салатам, для засолки овощей и др.).

Подготовил Сергей МАКАРЕНКО

# НОВЫЙ ИНФОРМАЦИОННЫЙ БЮЛЛЕТЕНЬ



ежконфессиональная мис $extbf{IVI}$ сия « $ilde{ ext{X}}$ ристианское социальное служение» начала выпуск информационного бюллетеня «Свеча», в котором планируется освещать все актуальные события, связанные с деятельностью Церкви в Беларуси и направленные на сохранение и приумножение духовного богатства нации, продвижение в обществе приоритета моральных ценностей, заботу о здоровье своем и близких. Ежеквартальное издание публикуется в рамках исполняемого Программой развития ООН в сотрудничестве с Министерством здравоохранения гранта Глобального фонда для борьбы со СПИДом, туберкулезом и малярией «Обеспечение всеобщего доступа ключевых пострадавших групп населения в Беларуси к профилактике, лечению и уходу в связи с ВИЧ».

Основная задача бюллетеня осветить деятельность Церкви в области противодействия эпидемии ВИЧ-инфекции в Беларуси. Бюллетень «Свеча» — это межконфессиональный ресурс, цель которого заключается в налаживании сотрудничества различных Церквей Беларуси посредством предоставления информации о реализации удачных проектов, новых перспектив взаимодействия, а также личных свидетельств людей, так или иначе затронутых этой проблемой. Материалы, представленные в бюллетене, могут быть интересны всем, кому тематика ВИЧ не безразлична.

Электронную версию бюллетеня «Свеча» можно посмотреть на сайте электронной библиотеки «Религиозные организации и проблема ВИЧ» **library.imcss.org.** Печатную версию бюллетеня «Свеча» можно заказать по тел/факсу 8-017-251-22-65 или по эл.почте: brt@nsys.by.

Доставка почтой в пределах Республики Беларусь — бесплатная.

# СЛОНИМСКОЕ ДУХОВНОЕ УЧИЛИЩЕ объявляет набор воспитанниц на 2010–2011 учебный год

Являясь единственным в республике чисто женским духовным учебным заведением, Слонимское духовное училище помогает молодым девушкам найти свой путь служения Богу и людям. Воспитанницы посещают больных, одиноких пенсионеров, детей-сирот, проводят уроки Закона Божия в общеобразовательных школах и дошкольных учреждениях. Срок обучения — 3 года.

Слонимское духовное училище — средне-специальное духовное учебное заведение, имеющее три отделения:

- катехизаторское (готовящее преподавателей Закона Божия),
- псаломщицкое (готовящее руководителей церковных хоров),

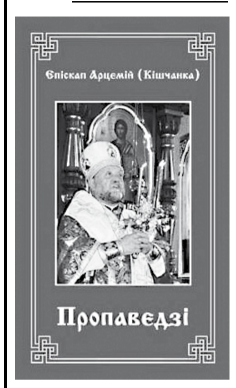
• иконописное.

На катехизаторском отделении существует заочная форма обучения.

В училище принимаются лица женского пола, православного вероисповедания, в возрасте 17-35 лет, имеющие среднее или высшее образование. Поступившие обеспечиваются бесплатным питанием, общежитием и стипендией.

О правилах поступления и подачи документов справки по телефонам: 8-01562-2-35-31; 2-53-29; 2-51-09. Обращаться по адресу: 231795 Гродненская обл., г. Слоним, ул. Виленская, 26, СДУ.

# Кніжная паліца



# КНІГА ПРОПАВЕДЗЕЙ епіскапа Гродзенскага і Ваўкавыскага Арцемія

Як паведамляе сайт Мінскіх духоўных школ minds. by, па благаславенні Яго Высокапраасвяшчэнства Філарэта, Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага, Патрыяршага Экзарха ўсея Беларусі і з нагоды 110-годдзя заснавання Гродзенскай епархіі, якое адзначаецца ў гэтым годзе, выдадзены зборнік пропаведзей Праасвяшчэннага Арцемія, епіскапа Гродзенскага і Ваўкавыскага.

Усе пропаведзі надрукаваны на беларускай мове і, ў асноўным, прысвечаны розгляду евангельскіх падзей, а таксама галоўным царкоўным святам пасляпасхальнага перыяду і дванаццаці вялікім святам. Некаторыя з гэтых слоў мы публікавалі ў газеце «Царкоўнае слова».

Словы Уладыкі, нібы жывыя, хутка ўваходзяць у сэрца, нат-хняюць чалавека задумацца над сэнсам свайго жыцця, ставяць яго над усёй мітуснёй свету і дапамагаюць знайсці сябе і Госпада ўнутры сябе.

Чытачы абавязкова вынесуць многа карыснага для сябе з пропаведзей Уладыкі Арцемія. Кніга будзе распаўсюджвацца праз царкоўныя кніжныя крамы.







31 июля

## ЧЕРВЕНСКИЙ РАЙОН

Епископ Борисовский Вениамин, викарий Минской епархии, по благословению Митрополита Филарета освятил храм и возглавил Божественную литургию в приходе в честь святого великомученика Георгия с. Ведрица Червенского района Минской области, сообщает church.by.

Его Преосвященству сослужили благочинный Червенского церковного округа протоиерей Валериан Бугаенко, настоятель прихода иерей Иоанн Пешко и другие священнослужители.



Указом Митрополита Филарета настоятель храма иерей Иоанн Пешко был награжден правом ношения камилавки. За богослужением владыка Вениамин вручил грамоты Патриаршего Экзарха особо потрудившимся в деле благоустройства храма, а также передал в дар приходу образ праведного Филарета Милостивого.

В этот же день владыка Вениамин совершил закладку краеугольного камня в основание будущего храма в честь святого великомученика Георгия Победоносца в с. Селиба Червенского района.

# **MOCKBA**

Начал работу медиа-портал Отдела религиозного образования и катехизации Русской Православной Церкви (media. otdelro.ru.)

На портале размещается информация для педагогов и катехизаторов: учебные программы, методические пособия, аудио- и видеоматериалы для использования на уроках, выпуски программы «Православное образование» и другое. Библиотека материалов будет постоянно обновляться.

# БОБРУЙСК

Накануне дня памяти святого пророка Илии в Бобруйской епархии состоялся воздушный крестный ход.

Крестный ход прошел благодаря местному ДОСААФ, на самолете которого священство Бобруйской епархии совместно с молодежным отделом совершило облет Бобруйска.

Перед полетом был совершен молебен о благополучном существовании города и живущих в нем, после которого при пении тропарей святым, храмы в честь которых находятся в городе, был совершен облет с крестоммощевиком и Казанской иконой Божией Матери на самолете АН-2.

Участники крестного хода уверены, что Господь по молитвам пророка Илии даст мир и процветание родному городу.



2 августа

### СОФИЯ

В болгарском городе Созополе в присутствии представителей Болгарской Православной Церкви и археологов вскрыли реликварий, в котором, по утверждению специалистов, находятся мощи Иоанна Крестителя.

Бывший директор национального исторического музея, а ныне министр без портфеля профессор Божидар Димитров подтвердил аутентичность находки, напомнив, что часть черепа и руки Иоанна Крестителя хранились в патриархии в Константинополе.

«Мы уверены, что с находкой мощей великого мученика христианской веры — святого Иоанна Крестителя — Созопол превратится во второй Иерусалим и будет популярным среди паломников», — сказал Димитров, отметив, что в ближайшее время будет проведена антропологическая экспертиза мощей.

Археологи напоминают, что монастырь Святого Иоанна Предтечи и церкви, расположенные на острове Святой Иван, в свое время входили в число крупнейших православных центров.

Раскопки на острове продолжаются уже третий год, за это время были открыты два монастырских храма и центр по переписке книг, работавший в 1263-1629 годы.

# ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

\_Радио\_

1 канал

Каждый четверг

### 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- иерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г.п. Чисть).

7 августа, суббота

8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

«Сталіца» (72,89 FM)

16.00 «Христианская энциклопедия»

1 канал

8 августа, воскресенье 7.30 «Духовное слово»

Православное интернет-радио «Coфия» слушайте на сайте radiosofia.by

Круглосуточно

## Телевидение

7 августа, суббота

1 канал (БТ)

7.20 «Існасць»

8 августа, воскресенье

OHT

9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

В программах возможны изменения.



# Паломнический отдел Минской епархии приглашает совершить паломничество

Беларусь:

14.08 Строчицы, Раков, Ивенец 14.08 Крысово, Станьково

15.08 Жировичи, Сынковичи

21.08 Слуцк, Микашевичи, Туров

**22.08** Лида, Гродно 28.08 Жировичи, Сынковичи 29.08 Полоцк, Логойск

**4-5.09** Гомель, Корма

## Россия, Украина, Прибалтика:

13-16.08 Святыни Киева

**13–16.08** Курск, Белгород

20-23.08 Орел, Задонск, Елецк 20-23.08 Вырица, Санкт-Петербург

27-30.08 Владимир, Муром, Суздаль

272-11-96 272-06-45

Зарубежье:

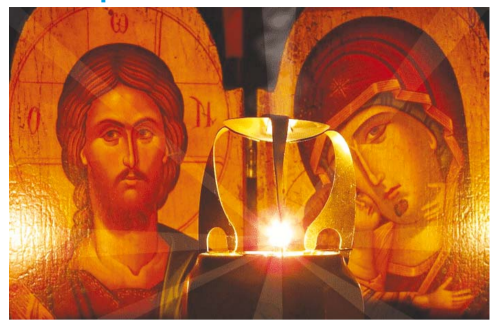
17-24.09, 11-18.10, 11-18.11 Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) (авиа) 24-27.09 Польша

28-30.08, 13-14.10, 18-19.12 Вильнюс

20-31.08, 31.08-11.09 Крым с отдыхом

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

# Творчество наших читателей



Сергей Коцевич, г. Брест

## ДОРОГА К БОГУ

У всех своя дорога к Богу, Но здесь всего важней семья, В которой с детства понемногу В ребенке созревает «я». И от того, чем «я» наполним, Что в душу юную вдохнем, Какой порыв разбудим в нем, Зависит, как мы долг исполним.

Как часто случай все решает, Что в ситуации такой Надежда выжить умирает. Погибли все — а ты живой. Но почему же так случилось, Что ты остался невредим, Как будто кем-то ты храним, Как будто свыше эта милость?

Нередко от духовной спячки Нас пробуждает сильный стресс, Когда без памяти, в горячке Лежишь... Но волею Небес Беспомощный и обреченный Ты чудом остаешься жив, Шепча молитвенный призыв, Ты — словно заново рожденный.

Дорога к Богу — через сердце, Дорога к Богу — через храм. И словно открывает дверцу К душе, молитвам и постам. Ты, спящий ранее духовно, Возносишь чаще к Небу взор, Чтоб снять молитвой свой позор, За то, что прежде жил греховно.

> Зинаида Полякова, г. Минск

## УЧИТЬСЯ ЖДАТЬ

Бывает, растеряешься в пути, И кажется, Господь тебя покинул. Не знаешь, что сказать, куда идти, Как разорвать несчастий паутину?!

А наши беды, как призыв с Небес — Сойти на миг с пути, остановиться. Не ждать подарков, знамений, чудес, А думать и смиренно покориться.

Тогда Господь явится у крыльца И даст нам указания в дорогу. Избрав благую часть в своих сердцах, Пойдем за Ним к Небесному чертогу.

Любовью распалим свои сердца. Пускай добром все наше отзовется. И верить — претерпевший до конца Со всеми терпеливыми спасется.

## все в жизни — милость

Когда Господь нам посылает Здоровье, деньги и успех, Он нам далек. Мы пребываем В плену соблазнов и утех.

Заполнив годы суетою, Мы от нетленного бежим. Нет в нас душевного покоя, Не знаем часто, что творим.

Нам кажется, что мы всесильны, Что мы — источник наших благ. Так заблуждаемся, доколе Господь нас держит на руках.

Но вот нас посетили скорби — Господь на землю опустил. Чтоб мы пришли в себя — Он болью

Глухое сердце разбудил.

И тот, кто эту боль приемлет Как милость Божию о нем, Уже не ропщет и не дремлет, Он ближе к Небу с каждым днем.

Все в нашей жизни не случайно, Нас за собой Господь зовет. И кто поверит в Его Тайну, Тот в Радость вечную войдет. Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

## Галоўны рэдактар Харытонаў Андрэй Юр'евіч

**Заснавальнік:** Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы, 220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 31; 6 жніўня 2010 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 5000.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. Заказ № 754 Нумар падпісаны да друку 3 жніўня 2010 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 ад 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

# БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного спонсора, мы выходим в свет благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

№ 3015000004189 в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603, ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

63130

В подписном каталоге с. 101