



Торжества в связи с возвращением чудотворного образа Божией Матери на историческое место, в Свято-Вознесенский Барколабовский женский монастырь прошли в Бобруйской епархии 23-25 июля.

23 июля в Свято-Троицком храме города Быхова состоялось Всенощное бдение. 24 июля в этом же храме была отслужена Божественная литургия. За-

тем из Быхова начался крестный ход с чудотворной иконой. Через несколько часов образ Богородицы встречали в Барколабовском монастыре.

25 июля в Свято-Вознесенском храме обители архиепископ Витебский и Оршанский Димитрий, епископ Могилевский и Мстиславский Софроний и епископ Бобруйский и Быховский Серафим совершили Божественную литургию.

## ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:

«ЭТО — НАШ СВЯТОЙ»

ФЕСТИВАЛЬ ВЕРЫ И ДРУЖБЫ

ДИАКОНИСА — ЗНАЧИТ «СЛУЖИТЕЛЬНИЦА»

**МЕЖДУ МОНАСТЫРЕМ** И МИРОМ

ПОСЛЕДНЕЕ ПИСЬМО СВЯТИТЕЛЯ ИОАННА ЗЛАТОУСТА ОЛИМПИАДЕ

ТОНАВА-СЛАБАДСКАЯ ІКОНА БОЖАЕ МАЦІ

КТО ГЛАВНЫЙ ВРАГ ПРАВОСЛАВНОЙ ЖЕНЩИНЫ?

ЛЮБОВЬ К СЕБЕ: ГДЕ ОШИБКА? Подписаться на газету

## «Царкоўнае слова»

можно с любого месяца в любом отделении связи.

Стоимость подписки на 1 месяц — 4500 руб., на шесть месяцев — 27000 руб.

Подписной индекс

63130

## КАЛЕНДАРЬ

#### 1 августа

воскресенье

Неделя 10-я по Пятидесятнице. Память святых отцов шести Вселенских Соборов. Преподобной Макрины, сестры святителя Василия Великого; преподобного Серафима, Саровского чудотворца; Собор Курских святых; благоверного князя Романа Рязанского; блаженного Стефана и матери его Милицы, Сербских.

Утр. - Ин. XXI, 1-14. Лит. - 1 Кор. IV, 9-16; Евр. XIII, 7-16; Гал. V, 22 - VI, 2. Мф. XVII, 14-23; Ин. XVII, 1-13; Лк. VI,

#### 2 августа

понедельник

Седмица 11-я по Пятидесятнице. Пророка Илии; священномучеников Константина и Николая пресвитеров; священномучеников Александра, Георгия, Иоанна, Сергия, Феодора пресвитеров, преподобномучеников Тихона, Георгия, Космы и мучеников Евфимия и Петра; преподобномученика Афанасия Брестского; Чухломской (Галичской) и Абалацкой «Знамение» икон Божией Матери.

Утр. - Лк. IV, 22-30. Лит. - Иак. V, 10-20. Лк. IV, 22-30.

#### 3 августа

Пророка Иезекииля; преподобного Симеона, Христа ради юродивого, и Иоанна, спостника его; священномученика Петра пресвитера; преподобных Онуфрия молчаливого и Онисима затворника, Печерских.

2 Kop. II, 3-15; 2 Kop. II, 14 – III, 3. Μφ. XXIII, 13-22; Μφ. XXIII, 23-28.

### 4 августа

среда

Мироносицы равноапостольной Марии Магдалины; священномученика Фоки; священномученика Михаила пресвитера; священномученика Алексия пресвитера; преподобного Корнилия Переяславского.

2 Кор. III, 4-11; 1 Кор. IX, 2-12. Мф. XXIII, 29-39; Лк. VIII, 1-3.

## 5 августа

четверг

Почаевской иконы Божией Матери; мучеников Трофима, Феофила и с ними 13-ти мучеников; праведного воина Феодора Ушакова; мученика Андрея; священномученика Аполлинария, епископа Равеннийского; иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» (с грошиками).

Утр. - Лк. I, 39-49, 56. Лит. - 2 Кор. IV, 1-6; Евр. IX, 1-7. Мф. XXIV, 13-28; Лк. X, 38-42; XI, 27-28.

### 6 августа

Мученицы Христины; святителя Георгия, архиепископа Могилевского; мучеников благоверных князей Бориса и Глеба, во Святом Крещении Романа и Давида; священномученика Алфея диакона; святых Николая и Иоанна исповедников, пресвитеров; преподобного Поликарпа, архимандрита Печерского.

Утр. - Лк. XXI, 12-19. Лит. - 2 Кор. IV, 13-18; Рим. VIII, 28-39; 2 Кор. VI, 1-10. Мф. XXIV, 27-33, 42-51; Ин. XV, 17 – XVI, 2; Лк. VII, 36-50.

## 7 августа

суббота

Успение праведной Анны, матери Пресвятой Богородицы; святых жен Олимпиады диаконисы и Евпраксии девы, Тавеннской; преподобного Макария Желтоводского, Унженского; священномученика Александра пресвитера; святой Ираиды исповедницы; память V Вселенского Собора.

Гал. IV, 22-31; 1 Кор. I, 3-9. Лк. VIII, 16-21; Мф. XIX, 3-12.



25 июля

#### ЖЛОБИН

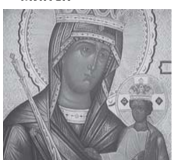
По просьбе жителей агрогородка Бобовка и соседней деревни Луговая Вирня Жлобинского благочиния Гомельской епархии на въездах в эти населенные пункты по благословению благочинного Жлобинского округа православных церквей протоиерея Василия Пилипенко клириком Жлобинского Свято-Троицкого собора протоиереем Павлом Бондарчуком были освящены придорожные кресты. Святой водой окроплены также улицы Бобовки и Луговой Вирни. В исполнении этого церковного чина приняли участие десятки местных жителей, сообщает наш внештатный корреспондент Николай Шуканов

Чин освящения Бобовки первый в ее истории, так как здесь никогда не было действующего храма. А вот в Луговой Вирне до 30-х годов прошлого столетия действовал приход. Но жители деревни сочли за лучшее повторить этот церковный обряд. Издержки с установкой крестов и освящением населенных пунктов взяло на себя местное сельхозпредприятие — ОАО «Бобовский».

Отметим, что с начала 90-х годов прошлого столетия на Жлобинщине, кроме того, были освящены следующие населенные пункты: деревни Папоротное, Солоное, Кирово, Казимирово, Степы, городской поселок Стрешин и другие.

26 июля

### минск



Крестный ход по Минской области начался у стен храма в честь Минской иконы Божией Матери, сообщает sobor.by. Шествие организовано Синодальным паломническим отделом Белорусской Православной Церкви по благослове-

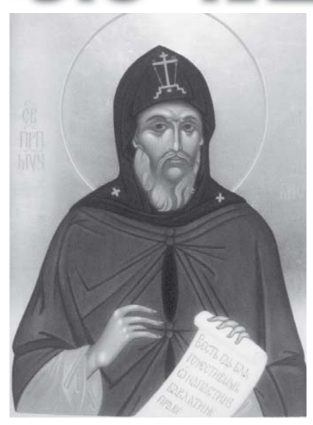
нию Митрополита Филарета, сообщил руководитель отдела протоиерей Александр Ширитон. «Маршрут проходит по границам Минской области. Нам бы хотелось, чтобы молитва крестоходцев дошла до небес, чтобы Господь благословил наш народ, нашу землю», — рассказал отец Александр. По его словам, пилигримы за месяц преодолеют около 800 километров. «Маршрут пройдет по райцентрам. В первую неделю это будут Марьина Горка, Любань, Старые дороги. Планируется, что настоятели приходов будут встречать крестный ход на входе в населенный пункт и сопровождать его по городу или деревне», — добавил священник. Он подчеркнул, что организаторы хотят, чтобы этот крестный ход «вошел в традицию, а люди, увидев его, начинали бы присоединяться к паломничеству».

Завершится шествие с Минской иконой Божией Матери в день ее чествования — 26 августа у стен Свято-Духова кафедрального собора в Минске.

2 августа

## обретение мощей преподобномученика Афанасия Брестского

## «ЭТО – НАШ СВЯТОЙ»



Святой Афанасий Брестский — это великий подвижник православной христианской веры. Всю свою жизнь он посвятил борьбе за Православие. Время тогда было очень трудное. Достаточно сказать, что все 10 православных храмов Бреста принадлежали униатам, и лишь в 1632 году удалось возвратить один — во имя Симеона Столпника.

Семь лет Афанасий был домашним учителем в семье гетмана Льва Сапеги. Это говорит о том, что он получил хорошее для своего времени образование. Перед молодым человеком открывались блестящие перспективы в светской жизни. И, несмотря на это, его душа стремилась к другому. В 1627 году он принимает монашеский постриг. Сохранились свидетельства о том, что Афанасий исцелял болящих, испрашивал у Бога помощь обращающимся к нему людям. Став игуменом Брестского Симеоновского монастыря, примером своей жизни, наставлениями и молитвами укреплял он братию. Неоднократно ездил Афанасий со своими «супликами» — официальными жалобами — к польскому королю, требуя, «чтобы вера правдивая греческая основательно была успокоена, а уния проклятая уничтожена».

Преподобному много раз предлагали отречься от Православия и принять унию, обещая взамен тихую и спокойную жизнь. Но он оставался тверд и непоколебим. Тогда ему вынесли смертный приговор. У села Гершоны мученика подвергли пыткам огнем и раскаленным железом, а потом казнили. Только через восемь месяцев братия нашла тело святого великомученика и тайно перенесла его в монастырь.

Все, кто обращался к святому в молитве за помощью, получали просимое. Тогда мощи решили вскрыть. Они оказались нетленными. К раке

Афанасий Филиппович — выдающийся писатель-публицист, политический и церковный деятель. Но для города Бреста его значение несравненно большее. Об этом — слово отца Евгения СЕМЕНЮКА, настоятеля Свято-Симеоновского собора — того самого храма, в котором Афанасий был игуменом перед своей мученической кончиной.

преподобного стало стекаться множество народа, происходили многие чудеса и исцеления, о которых сохранились свидетельства тогдашних историков...

Иногда спрашивают: «Почему же сегодня таких чудес не происходит?». Бог всегда один и тот же. И мощи святых не потеряли ныне своей целебной силы. И кто приходит с верою — получают. Ибо чудо бывает только по вере человека. Сегодня многие становятся на колени перед ракой с частицей мощей преподобного, молятся, просят — и получают.

Сегодня чудо подается человеку втайне, для него одного. Получил — и никому об этом не рассказывает. Иной не поймет, иной скажет, что это случайно вышло так, или еще что-нибудь. Почему в то давнее время было больше чудес явных, видимых? Потому что тогда была крепче вера. Но и сегодня тот, кто с глубокой верой приходит, несомненно, получает то же самое. Все зависит от нашей веры.

В наше время, к сожалению, вера оскудевает. Мы перестали удивляться чудесам. Научно-технический прогресс достиг сейчас такого уровня, что ничем уже не удивишь человека. Я бы сказал так: сегодня притупилось наше внимание к тому, что мы получаем от наших святых.

Все знают, что Афанасий Брестский — покровитель нашего города. Что это означает? Преподобный жил здесь, нес свой молитвенный подвиг. И сегодня он от многих бед спасает и охраняет свой город. Из года в год по нашей республике прокатываются сильнейшие ураганы, а у нас все очень легко обходится. Где-то дерево упало, где-то крыша столетняя прохудилась...

И в другом отношении очень явственен покров преподобного Афанасия над Брестчиной. Мы находимся на самой границе с Западом, то есть — с католичеством. Влияние последнего могло бы быть здесь очень сильным. Но посмотрите, что происходит: у нас процветает православие. Наша область насыщена православными храмами. И это тоже — по молитвам и под покровительством преподобного Афанасия Брестского, великого поборника православной христианской веры.

В труднейших условиях, в одиночестве боролся он с унией, мужеством своим укрепляя других. И сегодня для нас является он примером, образцом — как жизни, так и веры. Это — наш святой, к которому мы всегда должны обращаться молитвенно в своих нуждах.

Записал Владимир ПЕТРОВСКИЙ, г. Брест

. №30, 2010







# ФЕСТИВАЛЬ ВЕРЫ И ДРУЖБЫ

Вот и закончился XIX международный фестиваль православной молодежи «Братья» в Силичах. Как-то незаметно пролетели девять фестивальных дней. Почему же так не хочется уезжать?

Товорят, попав однажды на этот фестиваль, равнодушным никто не остается. Даже те молодые люди, которые делали первые шаги в Церкви, воцерковлялись окончательно и бесповоротно. И практически все, кто побывал на фестивале, нашли единомышленников и новых друзей из братских славянских стран. А в этом году география участников православного форума действительно впечатляла — от Южно-Сахалинска до Калининграда, Санк-Петербурга и Севастополя.

«Фестиваль дарит нам возможность вспомнить, как нас много, кто мы и какими должны быть», — сказал кто-то из участников фестиваля. Точнее и не выразишься. А закончить хотелось бы словами побывавшего на фестивале владыки Серафима: «Если мы, православные, в первую очередь сами будем ощущать себя братьями и сестрами, и всех, кто рядом с нами, жизнь наша обязательно изменится в лучшую сторону».

«Чем запомнился вам фестиваль «Братья» в Беларуси?» Этот вопрос мы адресовали участникам православного молодежного форума.



## Елена КИВАЧ, Минск

— Я поселилась в палатке со своими друзьями из Москвы. Считаю, что расселять белорусов, россиян, украинцев надо было не порознь, а вместе, все это идет на пользу общению.

Для меня на фестивале все было очень интересно и познавательно. Особенно мне запомнились беседы со священником из Киева, отцом Иоанном. Уди-

вительно и то, что мы нашли общие темы для беседы и даже обсудили возможность сотрудничества в социальной сфере.

Впечатлила украинская делегация. Их на фестиваль приехало больше двухсот человек, очень слаженная, яркая команда. Вот и с украинцами мы обсуждали социальное служение братств.

По-моему, нам очень не хватает информации друг о друге. Может быть, стоит создать общий на три страны православный интернет-ресурс?



### Андрей АНТОНЕНКО, Киев

— В Беларуси понравилось. Порядка у вас больше: в Минске не увидишь, например, такой вульгарной рекламы как в Киеве. В то же время, помоему, в Беларуси советское наследие чувствуется сильнее, чем в Украине.

Для меня фестиваль очень важен тем, что я могу увидеть, как и чем живут мои братья и

сестры по вере на искусственно разделенной исторической Руси. А еще фестиваль играет очень большую миссионерскую роль. Молодые православные ребята раскрепощаются, видят, что они не одиноки в своих духовных запросах. Надеюсь, что все мы будем возрастать во Христе.



### Александр СУЕТОВ, Москва

— Для меня это уже пятый по счету фестиваль, два раза был в Можайске, по разу в Киеве и Карпатах. Из всех фестивалей этот, пожалуй, самый организованный.

Фестиваль — отличная возможность пообщаться с молодежью из других регионов, стран. «Братья» — уникальный фестиваль и вот еще в каком аспекте.

Не секрет, что здесь собирается такое количество православной молодежи из разных стран, которое нигде в мире в одном месте собраться не может. И здесь есть отличная возможность найти свою вторую половинку. Подобных браков создается немало, причем, бывает, венчаются молодые пары прямо во время фестиваля. Нашел ли свою вторую половинку я? Нет пока.

И вот еще что. Когда я был в Сибири, спрашивал у местной православной молодежи, знают ли они про фестиваль «Братья». Оказалось, нет. Надо популяризировать наш фестиваль.





## Яна СЕДОВА, Астрахань

— Я в первый раз на подобном фестивале. Когда мы устанавливали палатку, я была едва ли не в шоке: как можно жить в таких условиях, без удобств, без интернета?.. А теперь мне, наоборот, кажется, что это естественный и очень удобный для православного человека ход жизни. Знакомства, крестный ход, богослужения в палатке,

Агапа... Жаль, что фестиваль закончился, с нетерпением буду ждать следующего.



## Ксения ШОЛКИНА, Санкт-Петербург

— В первый раз на фестивале «Братья» была зимой и вот для контраста решила приехать летом... Зимний — он больше камерный фестиваль. Приезжает, скажем, 150 человек, все успевают перезнакомиться, и очень много времени есть на общение. А здесь больше народу и немножко другая специфика.

Атмосфера здесь очень хо-

рошая, радостная. Каждый может найти занятие по душе — то, что ему близко, хочет провести время собранно, в молитве, на службе побывать, причаститься.

Фестиваль помогает получить какой-то духовный и интеллектуальный заряд и развеяться перед работой. Я вот уже два года работаю с детьми в Музее истории религии (раньше он назывался Музеем истории и атеизма).



## Наталья ГОРШЕНИНА, Астрахань

— Впечатлений очень много. Больше всего меня впечатлила беседа со священником. Батюшка такие слова нашел, затронул такие струны моей души, что я не смогла сдержать слез.

Одна из целей моего приезда сюда — изучение опыта социального служения. Считаю, что фестиваль дает молодежи незаменимый опыт общения друг с другом. В один из дней начи-

нался концерт, но мне очень захотелось помолиться, и



я пошла в храм, устроенный в палатке. Там была еще одна девушка из другого города, совсем незнакомая мне до этого. И мы вместе молились и почувствовали такую духовную общность...

А еще теперь я знаю, что означает белорусское слово «сябры».



## Сергей ФЕОФАНОВ, Москва

— Участвую в «Братьях» уже в четвертый раз. В Беларуси понравилось, так что все ожидания оправдываются.

Из плюсов этого фестиваля: очень много различных мероприятий, в то же время больше времени было отведено на общение и знакомства между молодыми людьми, на других подобных форумах его ката-

строфически не хватало даже на сон.

Из минусов: здесь меньше известных богословов. На прежние фестивали приезжали священники Олег Стеняев, Артемий Владимиров, протодиакон Андрей Кураев, профессор Осипов. Хотя, конечно, нужно признать, что белорусских священников и богословов, которые были здесь, мы, россияне знаем недостаточно.

Лично мне не хватало физкультуры, спортивных состязаний, хотя это, наверно, и второстепенное.



## Дмитрий МОРАРЬ, Харьков

— Я впервые и в Беларуси, и на фестивале. Беларусь очень красивая страна. Принимали нас великолепно. Еще на минском вокзале нас встретили волонтеры, да и само место расположения фестиваля, программа, питание — все на высшем уровне.

Кстати, вместе со мной приехал парень, скажем так, не очень

коммуникабельный. А здесь он раскрепостился, раззнакомился. Говорит: «Теперь я могу в любой момент позвонить или съездить в Рязань, Москву, Минск... Везде у меня есть друзья». И это замечательно! Дружба ребят из разных стран, сплоченность их вокруг Церкви, Христа, — пожалуй, мои главные впечатления от этого фестиваля.

> Сергей МАКАРЕНКО, Елена НАСЛЕДЫШЕВА, фото авторов и Александра МИЗЕЯ.

№30, 2010

## +Царкоўнае Слова

## ДИАКОНИСА — ЗНАЧИТ «СЛУЖИТЕЛЬНИЦА»



Диакониса (греч. διακονος, в буквальном переводе это значит «служительница») — в древней Церкви I–VIII веков женщина, принявшая посвящение и несшая определенные церковные обязанности, но не принимавшая участия в совершении Таниств.

Первое упоминание о диаконисах в Послании к римлянам: «Представляю вам Фиву, сестру нашу, диаконису церкви Кенхрейской» (Рим. 16, 1).

Апостольские постановления (конец IV века) содержат специальную молитву для чина поставления диаконис, которое совершал епископ через рукоположение в присутствии пресвитеров, диаконов и других диаконис.

Служение это было введено для того, чтобы в Церкви существовали посредницы между мужским клиром и женской частью общин. Диакониса для соблюдения благопристойности: готовила женщин к Таинству Крещения; после помазания елеем лба крещаемой помазывала остальные части тела; присутствовала при частных беседах женщин со священнослужителями; ухаживала за больными христианками; следила за порядком на женской половине храма; являлась руководительницей вдов и дев.

Апостольские постановления указывают: диакониса «без диакона ничего пусть не делает и не говорит», но при этом «никакая женщина да не приходит к диакону или епископу без диаконисы».

7 августа

память святой Олимпиады диаконисы

В церковном календаре упоминается несколько святых жен, которые именуются диаконисами. Святая Олимпиада — одна из них. В материале, посвященному дню ее памяти, — о жизни святой подвижницы, о том, почему она носила звание «диаконисы», каким было это служение в древней Церкви и почему его нет сейчас.

вятая Олимпиада диакониса ∠была дочерью сенатора Анисия Секунда и внучкой по матери знаменитого епарха Евлалия (упоминается в сказании о чудесах святителя Николая). До брака с Анисием Секундом мать Олимпиады была замужем за армянским царем Арсаком и овдовела. Когда святая Олимпиада была еще совсем юной, родители обручили ее с благородным юношей. Брак должен был состояться по достижении святой Олимпиадой совершеннолетия. Однако жених вскоре умер, а святая Олимпиада не пожелала вступать в брак и предпочла девственную жизнь. После смерти родителей она осталась наследницей большого состояния, которое стала раздавать щедрой рукой всем нуждавшимся: нищим, сиротам, вдовам; посылала также большие средства в церкви, монастыри, больницы, приюты для убогих и странников.

Император Феодосий (379-395), предлагал ей выйти замуж за его родственника Элпидия, но Олимпиада отказала, несмотря на то, что Феодосий лишил ее права распоряжаться своим имуществом до исполнения 30-ти лет. Ее твердость произвела впечатление на императора, и, в конце концов, он оставил в покое благочестивую вдову.

Святой Патриарх Нектарий (381-397) назначил святую Олимпиаду диаконисой. Жизнь этой подвижницы была настолько беспорочна, что даже и враги не могли найти в ней чего-либо заслуживающего порицания. Все силы души и все свое достояние святая Олимпиада посвятила Церкви. Имение свое она не считала своим, а Божиим, и раздавала его не только добрым людям, но и своим врагам.

Диакониса Олимпиада приобрела столь большой авторитет, что стала советницей архипастыря в церковных делах. Когда же святитель Иоанн Златоуст пришел на Константинопольскую кафедру, он, конечно, не мог не обратить внимания на святую Олимпиаду. Вскоре по желанию самой диаконисы святитель стал ее духовным отцом.

Когда ни в чем не повинноизгнали, святая Олимпиада вместе с другими диаконисами глубоко переживала это. После изгнания Иоанна Златоуста загорелась соборная церковь Святой Софии, и вслед за ней выгорела большая часть города. Всех сторонников святителя Иоанна Златоуста стали подозревать в поджоге и вызывали на допрос. Тогда же пострадала и святая Олимпиада. Ее вызывали в суд, сурово допрашивали и, хотя не представили улик, присудили уплатить большую сумму за поджог, в котором она не была виновна. Но на этом скорби не закончились, враги не прекращали свои преследования, и в 405 году Олимпиаду осудили на изгнание в Никомидию (малоазийский берег Босфора), где святая претерпела много горя и лишений.

Здесь она получала ставшие впоследствии знаменитыми письма (их всего 17) от святителя Иоанна, который продолжал духовно окормлять ее. Главное в этих замечательных образцах духовноэпистолярного стиля — поучительность, которая остается действенной и поныне.

кончалась святая Олимпиаида в 409 году. Она явилась во сне Никомидийскому епископу и повелела положить тело ее в деревянный ковчег и бросить его в море: «Куда вынесут волны ковчег, там да будет погребено тело мое», - сказала святая. Епископ выполнил повеление святой Олимпиады. Ковчег прибило волнами к месту, называемому Врохти, близ Царьграда. Жители, извещенные об этом от Бога, вышли на берег, приняли святые мощи блаженной Олимпиады и положили их в церкви святого апостола Фомы. Впоследствии во время набегов варваров церковь была сожжена, но мощи сохранились и при патриархе Сергии (610-638) были перенесены в Царьград и положены в девичьем монастыре, основанном святой Олимпиадой. От мощей ее совершались многие чудеса и подавались исцеления.

№30, 2010

## Между монастырем и миром



О том, что общего в служении диаконис и современных сестер милосердия и что отличного в них, рассказывает декан исторического факультета Свято-Тихоновского богословского института, кандидат исторических наук, автор книги «Очерки по истории общин сестер милосердия» священник Андрей ПОСТЕРНАК.

## — Когда институт диаконис прекратил свое существование и почему?

- Исчезновение женского диаконата объясняется частично изменением церковной практики, так как Трулльский собор (691–692 гг.) признал «Постановления апостольские» — основной сборник, регламентировавший деятельность диаконис, — затронутыми ересью. Кроме того, главная функция диаконис — помощь при Крещении – постепенно утратила свой смысл с распространением практики крещения младенцев. Как кажется, главную роль в упразднении этого чина сыграло распространение женского монашества. Диаконисы хранили целомудрие и избирались из дев или однобрачных вдов не моложе 40 лет, фактически являлись монахинями или ставились в один ряд с последними.

Впрочем, предположительно с VIII-IX веков функции диаконис сильно изменились и могли непосредственно соприкасаться с некоей литургической практикой, аналогичной диаконской, поскольку женщине на шею возлагался орарь и в алтаре она брала в руки Чашу. Это могло вызвать со стороны Церкви опасения в возникновении ереси. А в XII веке слово «диакониса» уже в полной мере превратилось в почетное звание.

Западная Церковь не знала женского диаконата в той развитой форме, в какой он существовал на Востоке. На Западе диаконисам предписывалось строгое безбрачие, ими становились вдовы, возможно, и девы. Посвящение диаконис, очевидно, производилось через возложение рук. В раннесредневековую эпоху слово «диакониса» стало почетным званием настоятельницы женского монастыря, аббатисы. Отсутствие разработанности данного чина и раннее его запрещение, относящееся к V веку, можно объяснить опасением Западной Церкви того, что женщины превысят свои полномочия и будут претендовать на священнические функции. Для этого были основания, потому что, в частности, уже святой Ириней Лионский писал о некоем еретике Марке, последовательницы которого совершали Евхаристию.

- А чем, например, современная требная сестра, которая помогает священнику при работе в больнице рассказывает больным о Церкви, присутствует при совершении таинств, отличается от диаконисы?
- Конечно, в чем-то служение требной сестры и диаконисы пересекается, но тут очень важно понимать, что женский диаконат являлся именно церковным чином: женщина получала посвящение через возложение рук, и ее служение вполне сопоставимо со служением чтецов, алтарников.

## Остались ли какие-то достаточно подробные описания, свидетельства, уставы диаконис?

- «Дидаскалия» и «Постановления святых апостолов». В греческих рукописях сохранился чин поставления в диаконисы IX века. А вообще, сообщения о диаконисах очень фрагментарны, однако имеется современная подборка, составленная западными исследователями. В России до революции была издана замечательная книга С. В. Троицкого «Диакониса в Православной Церкви».
- Почему институт диаконис прекратил свое существование? Может быть, потому, что женщины злоупотребляли своими функциями, слишком активно вмешивались в жизнь Церкви?
- Это скорее логический вывод, чем документально зафиксированный.

В одном из памятников XII века есть такое упоминание об упразднении этого чина: в нем говорится не о том, что служение запрещается, а о том, что диаконис давно не рукополагают. В Церкви многое меняется не формально, а является

следствием развития живого церковного организма. Уже к XI-XII векам в связи с массовыми крещениями младенцев перестали крестить взрослых (во всяком случае, это было редкостью). Перестало соблюдаться и разделение на женскую и мужскую половины храма, отпала практика присутствия третьего человека при исповеди. Теперь помогать могли просто благочестивые прихожанки или монахини.

## Были ли попытки возродить служение диаконис?

– В новое время, в XIX-XX веках, в протестантской Церкви служение было возрождено, но уже на другой основе, сохранилось только название. В первой половине XIX века пастор Теодор Флиднер в Германии создал ряд отделений общины диаконис, которые стали разрастаться и превратились в мощную структуру, наследницей которой является диаконическая служба в Германии до сих пор. Диаконисы в таких общинах помогали женщинам, вышедшим из мест заключения, падшим женщинам, воспитывали маленьких детей. Подобное служение возникло и в англиканской Церкви в середине XIX века, можно сказать, из него выросло современное женское священство, не соответствующее никаким нормам жизни древней Церкви.

В нашей Русской Церкви в XIX веке было несколько попыток восстановить служение диаконис, но они оказались бесперспективными. Архимандрит Макарий (Глухарев), известный миссионер, хотел возродить это служение для проповеди христианских идей в инородческой среде. Синод, в частности митрополит Московский Филарет, отклонил это предложение. Следующим был также не реализованный проект петербургского священника Александра Гумилевского по реформированию Крестовоздвиженской общины сестер милосердия. Самой известной стала попытка святой преподобномученицы Елизаветы Федоровны, предложившей Синоду восстановить это древнее служение в Церкви.

# — Почему же у Елизаветы Федоровны не вышло возродить институт диаконис? Что, собственно, она хотела возродить?

— На мой взгляд, эта попытка была связана с тем, что Елизавета Федоровна хотела зафиксировать в церковной жизни того времени статус Марфо-Мариинской обители. Она смотрела на свою обитель не просто как на общину сестер милосердия, в которой более строгий устав, близкий к монашескому, но

как на новую церковную структуру, которая должна развиваться, расширяться, модернизироваться. И для того чтобы ее зафиксировать, Елизавета Федоровна хотела присвоить сестрам обители звание диаконис. Надо сказать, при жизни марфо-мариинских сестер их так и называли — диаконисами. Некоторые опасались, что это служение выйдет за рамки дозволенного. Поскольку сама Елизавета Федоровна была немкой по происхождению, то она, может быть и не осознанно, ориентировалась не на древние церковные образцы, а на те формы социального служения, которые уже существовали в Германии, те же общины Теодора Флиднера. Кто-то почувствовал в этом протестантское влияние, которое решили пресечь. Вопрос был отложен до Поместного собора, на котором он так и не был рассмотрен.

8

## — Нужны ли диаконисы сей-

– Как я уже сказал, Церковь сама отсекает то, что становится ненужным. Сейчас возникают новые формы женского служения, которых не было до революции, нынешние сестричества. Это очень специфическое, новое явление, отражающее реалии современной православной церковной жизни, когда сестры могут быть замужними, не дают строгих обетов, ухаживают за больными на добровольных началах, должны вести неформальную церковную жизнь, требующую духовного подвига. Можно сказать, что современные общины сестер милосердия в полной мере берут на себя наиболее необходимые для современной Церкви функции диаконис. Создание нового церковного чина было бы неправильным, потому что церковная иерархия предполагает все-таки не социальное, а церковное служение. Безусловно, и сейчас может встать вопрос о женском священстве. В свете того что в англиканской Церкви уже имеются и женщины-священники, и женщины-епископы, этот вопрос приобретает явно ненормальную направленность. То, что Церковь много веков назад естественным образом от себя отсекла, — это, наверное, справедливо.

Христианство поставило образ женщины на небывалую высоту в сравнении с другими религиями, но в то же время установило естественные пределы различным формам женской активности. В этом есть особая мудрость, охраняемая церковной традицией.

Беседу вела Вероника БУЗЫНКИНА

## ПОСЛЕДНЕЕ ПИСЬМО СВЯТИТЕЛЯ ИОАННА ЗЛАТОУСТА К ОЛИМПИАДЕ

ичего странного и неестественного не случилось с твоим благочестием, — напротив, вполне естественно и так и следовало быть, что силы души стали у тебя крепче, вследствие непрерывно следующих друг за другом испытаний, и ты приобрела больше рвения и силы к состязаниям, а отсюда и большое удовольствие. Такова уж природа страдания: когда оно нападает на душу благородную и полную силы, оно обыкновенно производит это. И подобно тому, как огонь делает золото более чистым, когда соединится с ним, так и страдание, нападая на золотые души, делает их более чистыми и испытанными. Потому и Павел говорил: скорбь терпение соделовает, терпение же искусство (см. Рим. 5, 3-4). Поэтому и мы ликуем и радуемся, и от такого твоего мужества получаем величайшее утешение в этом одиночестве. Поэтому, хотя бы окружили тебя бесчисленные волки и многие толпы злобствующих, мы нисколько не боимся, но молимся, чтобы исчезли и настоящие испытания и другие не приключились, исполняя Господень закон, повелевающий молиться о том, чтобы не войти в искушение (см. Мф. 26, 41); если же попущено будет им снова случиться, то мы спокойны за твою золотую душу, которая собирает себе и отсюда величайшее богатство. Чем, в самом деле, будут в состоянии испугать тебя те, кто отваживается на все на свою же голову? Убытком имущества? Но я хорошо знаю, что это для тебя пепел и считается ничтожнее всякой грязи. Изгнанием из отечества и дома? Но ты умеешь и в больших и многолюдных городах жить как бы в пустынях, все время будучи предана тишине и спокойствию, и поправши житейскую мишуру. Они угрожают смертью? Но ты и в этом предупредила их, так как в продолжение всего времени заботилась об этом, и если они повлекут тебя на убиение, то повлекут на него мертвое тело. Зачем нужно много говорить? Никто не будет в состоянии сделать тебе ничего такого, чего бы он не нашел давно уже в совершенстве перенесенным тобою, потому что во всем этом ты наупражнялась, всегда идя тесным и узким путем. Научившись в таких упражнениях этому прекраснейшему знанию, ты

явилась блистательнее теперь во



время состязаний, не только нисколько не смущаясь случающимся, но и окрыляясь радостью, ликуя и торжествуя. К чему приучилась ты путем упражнения, состязаниями в том и занимаешься ты теперь с большою легкостью, в женском теле, более слабом, чем паутины, с большим смехом попирая бешенство мужей, полных сил и точащих на тебя зубы, и будучи готова претерпеть больше, чем они готовят. Блаженна ты и трижды блаженна ради проистекающих отсюда венцов, а вернее, и ради самых состязаний. А такова природа этих состязаний, что они и прежде наград, на самых местах, для них назначенных, имеют и вознаграждения, и воздаяния, удовольствие, которым ты теперь наслаждаешься, радость, мужество, твердость, терпение, равно как и то, что ты непреодолима, непокорима, выше всего, что ты так обучила себя упражнениями, что не можешь потерпеть ни от кого ничего ужасного, что ты в такие бури стоишь на скале, и в бушующем море носишься при попутном ветре с полным спокойствием. Таковы награды за мучение в здешней жизни и прежде Царства Небесного. Я знаю, да, знаю, что теперь ты, окрыляемая радостью, даже не думаешь, что облечена телом, но если потребует время, совлечешь его с себя легче, чем другие одежды, в которые они одеты. Итак, радуйся и веселись и за себя и за тех, которые умерли блаженной смертью, не на ложе и не в доме, а в темницах, узах и муках. Скорби же и проливай слезы только за тех, кто делает это, потому что и это достойно твоего любомудрия...

## Святыні Беларусі

Сустрэча наша была такой нечаканай, а таму і надзвычай уразіла мяне... Сеўшы ў электрычку, я міжволі звярнула ўвагу на спадарожніц, што сядзелі побач і час ад часу ціхенька перагаворваліся паміж сабою. Магчыма, па стрыманасці і сціпласці іх абліччаў, па міру і спакою іх твараў, па акуратных светлых хустачках мне падалося, што гэта людзі царкоўныя. Трохі счакаўшы, я наважылася спытаць, ці не паломнічаюць яны? Сапраўды, аказалася, што яны, а з імі разам і два хлапчукіпадлеткі, якія драмалі на суседніх лавах, скіроўваюцца на Стаўбцоўшчыну ў вёску Слабодку, дзе на наступны дзень мае адбыцца святкаванне старажытнай мясцовай святыні цудатворнай Тонава-Слабадской іконы Божае Маці. І вось тут перада мною разгарнулася дзівосная гісторыя яўлення святыні, яе шчырага ўшанавання мясцовымі жыхарамі, спробы яе знішчэння ўладамі ў багаборчы перыяд ХХ стагоддзя і, урэшце, яе аднойдзення і сучаснага ўшанавання.

## ТОНАВА-СЛАБАДСКАЯ ІКОНА БОЖАЕ МА



аломніцы вялі свой аповед знешне стрымана, але з такім глыбокім унутраным гарэннем любові да святыні, што не можа пакінуць абыякавым, не можа не запаліць сэрца таго, хто слухае. У мяне адразу ўзнікла жаданне наведаць той вясковы храм і пакланіцца старажытнай святыні, ушанаванне якой працягваецца вось ужо больш той Багародзіцы і Богадзіцяці... за чатыры стагоддзі. Прычым за Ікона напісана ў 1565 годзе. Дата на апошнія 15 гадоў замацавалася традыцыя пешага паломніцтва ад літарамі, а таксама на адваротным Свята-Пакроўскага храма г. Дзяржынска да Свята-Георгіеўскага храма в. Слабодкі. Бо менавіта такім шляхам у 1995 годзе ўрачыстым хрэсным ходам ікона была перанесена на месца свайго яўлення і ікону спрабавалі знішчыць, укінулі гістарычнага знаходжання. Адле- яе ў рэчку і збіраліся патапіць, гласць паміж храмамі складае 37 то ікона апусцілася на дно. Калі

кіламетраў. Звычайна паломнікі адпраўляюцца з Дзяржынска 20 ліпеня — напярэдадні свята Казанскай іконы, бо святкаванне Тонава-Слабадской іконы адбываецца якраз 21 ліпеня. Па дарозе спыняюцца, каб адпачыць, а раніцай завяршаюць сваё паломніцтва на святочнай Літургіі ў Слабадскім храме перад цудатворнаю іконаю, якая была яўлена ў гэты самы дзень 8(21) ліпеня 1579 года.

історыю яўлення іконы 👢 людзі перадаюць з вуснаў у вусны. «Вось што да нашых дзён данесла паданне. Селянін вёскі Слабодка прывёў напаіць каня на раку Сула, што цячэ непадалёк. Конь стаў прагна піць ваду, але раптам пачаў капытам у вадзе нешта адсоўваць, як быццам нешта перашкаджала яму піць. Селянін прыгледзеўся і ўбачыў дошку. Ён дастаў яе з вады — гэта была ікона Прасвятой Багародзіцы. Селянін прынёс ікону дамоў, а на тым месцы была пабудавана вялікая царква... Цудатворная ікона напісана невядомым майстрам. Усё адзенне Прасвятой Багародзіцы са срэбнай парчы, срэбныя кароны ў Прасвяіконе пазначана ўнізе славянскімі баку» (цыт.: А. Валахановіч, Слабадская Свята-Георгіеўская царква, «Праваслаўе» №10, 2001, с. 97).

юдзі таксама расказваюць, **⊥**што, калі ў савецкія часы



ж зламыснікі з палкамі адышлі, ікона ўсплыла. Яны вярнуліся ікона зноў апусцілася пад ваду. Гэта паўтаралася шмат разоў. Так і не ўдалося знішчыць святыню. Ікона далася ў рукі толькі мясцовай дзяўчыне па імені Марыя, якая і захоўвала яе, а пазней перадала ў Свята-Пакроўскі храм Дзяржынска, дзе ікона карысталася глыбокім малітоўным ушанаваннем. А пра благадатную дапамогу, якую Маці Божая падавала па малітвах веруючых, сведчаць падвескі на іконе: многія з іх ужо пацямнелі ад часу, многа і зусім нядаўніх знакаў удзячнасці за атрыманыя ацаленні і дапамогу...

🗗 алі ў пачатку 1990-х гадоў **П**быў адноўлены храм у Слабодцы і паўстала пытанне пра вяртанне святыні на яе гістарычную радзіму, прыхаджане Дзяржынскай царквы слёзна маліліся, шкадуючы, што давядзецца развітацца з іконаю. Кажуць, што і тады Маці Божая не пакінула людзей несуцешнымі. Той самай Марыі ў сне было сказана: "Перадай людзям, каб не плакалі, бо Я вярнуся да іх". І сапраўды, у хуткім часе пасля перанясення іконы была напісана яе дакладная копія, якая цяпер глыбока ўшаноўваецца ў Свята-Пакроўскім храме Дзяржынска.

апраўды бяскрайняя міласць ⊿Божая да нас, грэшных. I сведчанне таму — мноста святыняў, якімі адорана зямля Беларуская. Толькі б мы звярталіся да іх з любоўю і малітваю, а дапамога Божая не прымусіць сябе чакаць...

Тацияна МАТРУНЧЫК, фота Антонія МАТРУНЧЫКА

±Царкоўна€ слова

Очень странно слышать об антифеминизме в Русской Православной Церкви, где в годы гонений женщины составляли подавляющее большинство прихожан, и в наши дни все равно остаются большинством. Но, тем не менее, факт остается фактом: женщине гораздо сложнее, чем мужчине, переступить порог храма и при этом не услышать в свой адрес поток упреков, не почувствовать себя человеком второго сорта.



# КТО ГЛАВНЫЙ ВРАГ ПРАВОСЛАВНОЙ ЖЕНЩИНЫ?

Улюдей, приходящих в храм впервые, нередко складывается впечатление о Церкви как о «собрании женоненавистников». Часто рассказывают такого рода истории: «Мужу моему ни разу никто в церкви не сделал замечания. А я как зайду, так и крещусь неправильно, и стою не так, и свечи не так зажигаю и не туда ставлю, и одета не по форме, и выражение лица у меня неподобающее». Подобных примеров можно привести сотни и тысячи.

Существует целый пласт аскетической монашеской литературы, в которой можно обнаружить «антифеминистские» высказывания. Предостерегая своих послушников от плотских падений, старцы называли женщин «сосудами греха». Об этом писал протодиакон Андрей Кураев в своей известной работе «Женщина в Церкви». Но знакомство современных захожанок с православием начинается отнюдь не с аскетических трудов. Да, нечто оскорбительное по отношению к женщинам они слышат, но исходит это не от священника, до которого им на первых порах не удается дойти, и не от церковных работников мужского пола. В девяти случаях из десяти такого рода замечания делают женщины — те, кто стоит за свечным ящиком, убирается в храме, активные прихожанки.

 ${
m B}_{-}$  мходит, главный враг православной женщины — другая православная женщина, вменяющая себе в обязанность следить за строгим соблюдением норм благочестия.

Женщины, как правило, любят прикладные советы. Именно по такому принципу создается «женский глянец», предлагающий четкие инструкции: «как понравиться мужчине», «как приготовить праздничное блюдо», «что носить в этом сезоне». Но проблема в том, что Церковь во многих случаях не дает четких инструкций, оставляя за своими чадами право поступать не по закону, а по благодати. И тогда приходские матушки додумывают за Церковь этот закон, сочиняют и распространяют полуязыческие предания.

В Церкви принято осуждать феминистическую модель жизни, которая ставит карьеру выше семьи и призывает к неумеренному потреблению. Поло-

жительным антиподом карьеристки-стервы выступает тихая, домашняя женщина, которая молчит, смиряется, жертвует собой ради мужа и детей. Но проблема в том, что даже если переодеть агрессивную феминистку в длинную юбку и платок, дать ей в руки четочки и сборник акафистов, то этим не удастся изменить ее внутреннюю сущность, просто ее агрессия найдет себе новое применение — уже в церковной жизни.

Бороться с собственными страстями — труд тяжелый и неблагодарный. Если всерьез начать работать над собой, вряд ли за это кто-нибудь похвалит, скорее, назовет странной. Гораздо легче и безопаснее для собственной репутации бороться со страстями чужими.

Идеология, основанная на том, что апостол назвал «бабьими баснями», увы, еще и коммерчески выгодна. Этим пользуются те издатели, книготорговцы, которые считают для себя допустимым зарабатывать на низких человеческих страстях, при этом называя свой продукт православным. Брошюры, о том, почему грешно женщине носить брюки, сказания о притаившихся повсюду колдуньях, только и думающих, как бы навести на тебя порчу, обещают больший коммерческий успех, чем литература умная, серьезная и выверенная богословски.

Вспоминаю случай, о котором рассказывал мне ныне покойный отец Даниил Сысоев. Один издатель заказал ему материал о том, что разрешается и что не разрешается православной женщине в Церкви в период месячного очищения. Отец Даниил почитал и любил церковные каноны, любил творения святых отцов, поэтому к делу подошел серьезно. Он изучил все, что говорят каноны и святые отцы по этому вопросу, и пришел в своей статье к следующему выводу: во время месячного очищения женщинам нельзя только участвовать в Таинствах, все остальное позволительно. К сожалению, издатель ожидал от священника совершенно другого вывода. Он считал, что женщине во время «критических дней» нельзя даже заходить в храм, и хотел донести это до читательниц, снабдив еще страшными историями о том, какие «кары небесные» постигли тех нечестивиц, которые дерзали во время месячных прикасаться к святыне. В результате та статья отца Даниила так и не была издана, и было бы интересно сейчас узнать о ее судьбе.

Конечно, от «агрессивного бабства» и «дамских угодников», издающих сомнительную литературу, должно быть какое-то средство. Мне кажется, что полезно было бы в этом случае вспомнить, что в Церкви есть иерархия. Все мы уже вдоволь насмеялись над забитыми, подавленными «духовными чадами», которые делают из своего духовника идола и просят: «Батюшка, благословите высморкаться». Но это не повод впадать в другую крайность — когда активные женщины становятся учителями по отношению к священникам, убеждают их поддерживать или отвергать какие-то идеи, а не наоборот. Несколько раз приходилось наблюдать такое: священник в неформальной обстановке высказывает мнение по какому-то вопросу, а потом испуганно шепчет: «Только это не для печати, меня же прихожанки съедят, назовут обновленцем и либералом».

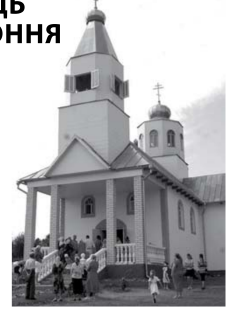
тоит вспомнить, что за порогом церкви есть ✓еще светское общество. А в нем наблюдается женоненавистничество? Сейчас принято считать, что женщины обладают всеми мыслимыми и немыслимыми правами и возможностями. Женщина имеет право на образование, избирательное право, может стать депутатом, министром, для нее открыт путь карьеры. Проблема в том, что путь карьеры, путь в публичную сферу открыт только с одним «но» если женщина станет психологически мужчиной. Если она начнет вести себя как мужчина, думать, как мужчина, идти по головам, как мужчина, ее, безусловно, сочтут человеком и покажут по телевизору. Женщина же, ведущая себя по-женски: мягко, без напора, без агрессии, обречена в современном обществе на роль маргинала, которому нет ходу за порог кухни.

Обратите внимание, как много сейчас появилось девушек, которые пишут в интернете под мужскими «никами» (в переводе с английского «кличка», «прозвище», также псевдоним, используемый пользователем в интернете (в чате, форуме, блоге) — ped.). В неформальных субкультурах есть девушки, которые придумывают себе мужское имя и мужскую легенду, носят мужскую одежду, говорят о себе в мужском роде и выбирают для себя тот круг общения, который это принимает. Это происходит потому, что традиционная женская роль представлена в информационном пространстве как нечто второсортное, неинтересное, бесперспективное. Вы давно видели интересный фильм, в котором героиней была бы домохозяйка, не «отчаянная», а обычная? Сколько вы могли бы назвать писателей, в произведениях которых представал бы именно женский взгляд на мир? Сестры Бронте, Маргарет Митчелл, и всё?

Вэтой ситуации, пожалуй, только Церковь может напомнить: то обстоятельство, что Бог сотворил тебя женщиной, — это не просто что-то, с чем следует смириться и перетерпеть, это прекрасно. Церковь в наши дни остается одним из немногих заповедников, где женщинам еще позволительно быть женщинами. И нужно постараться сделать все от нас возможное, чтобы не выглядеть заповедником-серпентарием, местом, где постоянно предъявляют друг другу претензии злобные мегеры, а кругом сестер, вместе с которыми хочется следовать за Христом.

Ольга ГУМАНОВА, публицист, обозреватель портала «Интерфакс-религия» РАДАСЦЬ АСВЯЧЭННЯ ХРАМА

Парква ў гонар Нараджэння Іаана Хрысціцеля ў вёсцы Засулле Стаўбцоўскага благачыння 25 ліпеня сустракала высокіх гасцей — епіскапа Барысаўскага Веніяміна, благачыннага прыходаў Стаўбцоўскай



акругі протаіэрэя Аляксандра Марцінчыка, свяшчэнства благачыння.

Царква ў вёсцы Засулле 1752 года пабудовы, дзе маліліся продкі, хрысцілі дзяцей, правіліся шлюбы, адпявалі нябожчыкаў, была разабрана ў час атэістычнага разгулу, ў 1960-х гадах. З гэтым храмам у мясцовых людзей звязана самае дарагое, таму з якім вялікім духоўным пад'ёмам адклікнуліся ўсе, каб аднавіць царкву на тым жа месцы, дзе і стаяла ранейшая. Мясцовыя падзвіжнікі ўзяліся за збор сродкаў. Усе сем'і ахвяравалі ад сваіх працоўных даходаў на святыню. Апошнія шэсць гадоў завяршэнне будаўніцтва праводзілася пад кіраўніцтвам айца Іаана Ляшкевіча. Мясцовыя людзі гавораць аб ім з вялікай удзячнасцю, з любоўю і цеплынёю сэрца. Уласным прыкладам бацюшка падымае вяскоўцаў на справу. Сам умее працаваць з любым інструментам, у сцены гэтага храма ўкладзена вялікая ўласная праца свяшчэнніка

На святочнае богаслужэнне сцякліся людзі з усіх навакольных вёсак: Засулля, Зарэчча, Найдзёнавіч, Баханоў, Бярозаўкі, Варнавугла, Трылеса, Наваселля. Пасля Бажэственнай літургіі епіскап Веніямін у благаславенне за працу ў славу Святой Праваслаўнай Царквы ўручыў узнагароды Патрыяршага Экзарха тым, хто сваімі стараннямі рупіўся аб адраджэнні святыні. Іерэй Іаан Ляшкевіч атрымаў права нашэння залатога наперснага крыжа. Медалём прападобнай Еўфрасінні Полацкай узнагароджана Алена Паўлаўна Каробка, яе дачка Наталля Кухарчык — граматай Мітрапаліта Філарэта. Такія ж граматы атрымалі былы старшыня калгаса Пётр Паляшук і сённяшні старшыня СВК «Каганец» Дзяніс Захарчук, а таксама мясцовыя рупліўцы на ніве адраджэння царквы — стараста царкоўнага прыхода Іван Пугачоў, Святлана Кавальчук, Марыя Ярашэвіч, Марыя Жыхар, Людміла Бруй, Надзея Віцько. Не дажыў да гэтай светлай урачыстасці пеўчы Засульскага храма Чыкун Вікенцій Васільевіч. Яго грамату атрымаў унук.

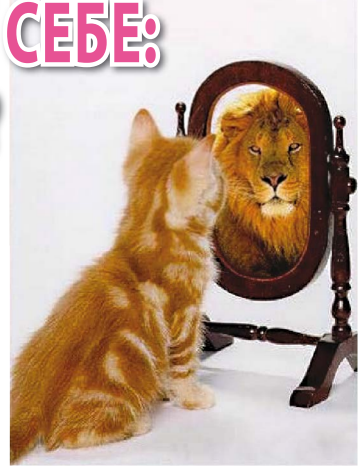
Можна разам з жыхарамі Засулля і навакольных вёсак парадавацца гэтай падзеі, парадавацца таму, што на стаўбцоўскай зямлі аднаўляюцца старадаўнія храмы, што людзі маюць патрэбу ў духоўным акармленні. Гэту святую спадчыну яны перададуць сваім дзецям. А адроджаны храм — як выкананы абавязак перад продкамі, якія пасеялі тое зярнятка, якое сёння прарасло благадатнымі пладамі.

Святлана ЖЫБУЛЬ, фота Васіля ЗЯНЬКО.

JIKOBOBB K CEB IJE OUVBKAR

12

Полюбить себя. Этот призыв сегодня буквально растворен воздухе. Гламурные журналы посвящают этой теме обширные статьи, рекламные ролики предлагают нам «побаловать себя новым удовольствием», потому что «мы этого достойны». Противоречат ли эти установки христианству? Может ли христианин любить себя, и если может, то в чем смысл этой любви? Ведь само слово «любовь» можно понимать поразному. О том, с какими подменами любви может встретиться человек на своем жизненном пути, рассказывает старший преподаватель Высшей школы психологии (Москва) Андрей ФОМИН.



## Что только не называют любовью!

— Заповедь говорит: «...возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя» (Лк. 10, 27). Из последних слов как будто следует, что человек призван полюбить и себя. В то же время Христос призывает нас «отвергнуться себя» (Мф. 16, 24). Какой же любви к себе ждет от нас Господь?

— Давая нам заповедь любви, Господь имел в виду совсем не любовь к своим пристрастиям. Дело в том, что «я» и «мои интересы» — это совсем не одно и то же. Мы вообще не являемся суммой наших интересов, желаний, установок. Если мы будем ставить свои интересы превыше всего, мы будем любить не себя, а свои интересы. А для того чтобы полюбить себя, надо вначале найти себя, надо понять, что за внешним фасадом социальных ролей в нас скрывается нечто живое и ценное, что мы так хорошо ощущали в детстве и что, к сожалению, с годами чувствуется все слабее. Это то, о чем в Евангелии говорится как о внутреннем человеке, человеке сокровенного сердца, а в книге Бытия это называется душой живою; это то, без чего жизнь человека теряет всякий смысл, несмотря на все ее внешнее благополучие. А вот отделить правильную любовь к себе от прочих, весьма порочных качеств, маскирующихся под любовь, — это действительно очень сложная задача.

## — Что же может скрываться под маской любви?

— Например, себялюбие, когда человек придает очень большое значение своим потребностям и требует, чтобы его желания выполнялись в первую очередь. Не важно, какие это желания, важно, что человек любой ценой стремится к комфорту. Такой человек подвержен низшим страстям, таким как чревоугодие, сребролюбие, блуд, гнев. Давайте возьмем самый банальный пример. Алкоголик зачем он пьет? Любит он себя или нет? С одной стороны, ради удовлетворения своего желания он готов пойти на любые жертвы. Он говорит: я имею право отдыхать, как я хочу, а все остальное меня не волнует. Если вы скажете, что он вредит самому себе, разрушает свое здоровье, он найдет массу самых убедительных возражений. Он скажет, что работа убивает его в сто раз больше, что алкоголь для него — единственная возможность снять стресс, что он имеет право после тяжелого дня хоть немножко позаботиться о себе, иначе его просто хватит инфаркт. Наверное, он считает, что он любит себя — он же стремится вот сейчас сделать себе благо. Но дело в том, что ведь речь о самом себе здесь не идет. Человек говорит о состоянии тела, о нетерпимом состоянии своей души, которое надо каким-то образом заглушить. Но он не задается вопросом, кто он таков по сути, не пытается разобраться, почему он пьет, что, собственно, у него болит. Просто он ощущает свою жизнь как умирание, а когда выпьет наоборот, испытывает прилив сил, вдохновение приходит.

А что такое сумасшествие? Это такая степень гордыни, когда человек замыкается на себе и все, что происходит вокруг, ему безразлично. Среди таких пациентов, кстати, много людей, которые жили только для себя, а иногда еще и родители жили только для них — любили, ублажали, боготворили. Очень часто та же самая шизофрения возникает из-за того, что человек сконцентрирован на идее собственной гениальности, на собственных талантах. Вот что может получиться в результате культивирования собственной личности.



## — Есть еще такое понятие, как самолюбие. Как будто то же слово, означающее любовь к себе.

- Самолюбивый человек свою идею о самом себе, тот идеальный образ, который он сам себе нарисовал, путает с собой настоящим. Например, он мечтает стать художником и убежден в том, что действительно наделен неординарными способностями. Такой человек возненавидит всякого, кто скажет, что он бездарность. В святоотеческой литературе самолюбие называется либо гордостью, либо тщеславием. В чем разница? Тщеславный человек хочет, чтобы окружающие воспринимали его как великого художника, ему нужна слава. Гордый готов умереть в безвестности. То, что его не признали при жизни, будет лишь подтверждением его гениальности — дескать, не доросли еще. Вот такие, казалось бы, разные чувства, а по сути ведь — одно и то же. А если гордость, тщеславие не удовлетворяются, то итог один — уныние.

На самом деле и себялюбие, и самолюбие — это ситуации, когда человек находится в конфликте как с Богом, так и с людьми, и в первую очередь — с самим собой. Как живет себялюбивый человек? Практически как животное. Он работает, ест, продолжает род, чтобы его дети тоже работали, ели, продолжали род. Круг замкнулся, и из него нет выхода. Но животное не имеет разума и делает все это с удовольствием, для него такая жизнь естественна. А для человека — нет. Он неизбежно страдает, чувствует какую-то дисгармонию, завидует. Он ощущает, что есть в жизни что-то еще, но что — этого он понять не может. А для самолюбивого человека важно утвердить свою личность. Ему надо, чтобы дом был хороший, дети благополучные, жена красавица и так далее. Чтобы ощущать смысл своей жизни, ему необходимо соответствовать некоему идеалу, некоему образу самого себя. Здесь речь идет об удовлетворении ожиданий, но не о любви.

## — *А эгоизм, эгоцентризм* — это что?

— Эгоизм — это когда человек ставит свои интересы выше других, иногда люди в таком состоянии буквально готовы идти по трупам для достижения своих целей. Эгоцентризм же — такая картина мира, в центре которой человек помещает самого себя. Это детский тип мировосприятия. Для

маленького ребенка в центре мира стоит он сам, все остальное способы удовлетворения его потребностей. И это для малыша нормально. Но если в детстве к человеку действительно приковано внимание взрослых, то со временем он сам должен стать одним из взрослых, должен найти свое место среди них. И это не случится, если человек не преодолеет своего детского эгоцентрического состояния. Детский эгоцентризм, в отличие от взрослого, — чистый и непосредственный. У ребенка нет рефлексии, он себя не анализирует и не оценивает. Он живет в любви, но не понимает, что в ней живет. Она для него как воздух. Это райское состояние, как у Адама в раю.

### То, что болит

## — Вопроса о любви к себе перед человеком в раю не стояло?

— Конечно нет. Перед Адамом стояла другая задача — сохранить тот порядок вещей, который и обеспечивал его райское состояние. То есть он просто не должен был претендовать на место Того, Кто о нем заботился. Как только Адам пожелал быть таким, как Бог, он этим самым заявил: «Дальше я буду заботиться о себе сам. Я буду строить свою жизнь в соответствии со своим пониманием того, что есть добро и зло». В раю он просто был душой живою, просто Адам. Ева была просто жена. Они были полностью самодостаточны. Они имели и любовь друг к другу, и любовь к Богу, и мир Его для них был живым, открытым. А вот дальше произошел этот страшный переход, когда из состояния открытости, из состояния живой души человек превратился в душу мертвую. Сказано было: «Как только вы вкусите от этого плода, вы тут же смертию умрете». Но Адам же после этого не умер, он прожил еще сотни лет. Ошибка? Ничего подобного. Просто из части целого, в котором сам он был целым, человек превратился в некий элемент, в источник собственных правил, отличающихся от тех, что были установлены свыше. Теперь Адам сам решал, что хорошо, что плохо. В этот момент от живой души произошел переход к личности как системе правил, взглядов, установок. Что здесь теряется? Теряется тот замысел Бога о человеке, который и наполняет смысл его жизни.

— Что же такое истинная любовь?

— Это состояние мира, единства с тем, что тебя окружает. Причем такого мира, когда любовь становится главным смыслом жизни и ее главным источником. Это то, что дает нам возможность принимать свою собственную жизнь и жизнь окружающих как выражение высшей воли. Это часть той любви, о которой Иоанн Богослов сказал: «Бог есть любовь». Тот, кто познал это состояние, никогда его ни с чем не перепутает. Определить же его вряд ли комуто удастся. Это Царствие Божие внутри нас, образ Божий. Любой человек где-то в глубине души понимает, что у него есть какое-то высшее предназначение, которое не связано ни с его биологическими потребностями, ни с его социальными функциями. Есть что-то другое, для чего он живет. Иногда мы в это состояние входим. Это ощущение мира, покоя в душе, какого-то внутреннего света, иными словами, состояние мира с самим собой. На самом деле половина аскетической литературы написана именно о любви к себе. У святых отцов есть свои термины для ее определения: смирение и добротолюбие. Что такое смирение? Состояние принятия Бога, мира и себя в этом мире. Добротолюбие — это любовь к состоянию внутреннего мира, внутреннего добра и света. Так что пятитомник Добротолюбия — это не что иное, как учебник любви к себе. Внутри нас заложена истина, и наша задача эту истину отыскать. Ради чего? Конечно, ради любви к себе. Чтобы жизнь не пропала впустую. Чтобы в жизни был смысл. Иначе зачем жить? Любовь к себе — это стремление прожить свою жизнь так, как тебе и было предназначено Богом.

## — А как понять, что себя не любишь?

 Один батюшка спросил детей на занятии, как, по их мнению, можно определить, что у человека есть душа. И одна девочка ответила: «Но она же болит!» Что такое отсутствие любви? Это состояние одиночества, состояние конфронтации с Богом. Человек ничем не удовлетворен и потому отсутствие любви пытается заменить различными удовольствиями, зависимостями, привязанностями, функциями. То есть он от любви переходит к пристрастию. То, что мы называем любовью, чаще всего означает именно пристрастие — к алкоголю, деньгам, к какому-то человеку. Говорить о любви вообще невозможно, пока человек



не знает, что у него, кроме его личности, есть нечто другое, есть душа живая, созданная по образу и подобию Божию.

#### Обретение через умирание

— Мы все время говорим о любви к себе как о любви к своей душе. Но душа все-таки не противопоставлена телу. Отвергнув плоть, достигнем ли мы внутренней гармонии?

- Естественно, душа неотделима от тела. Плоть — это внешняя оболочка души, о которой надо заботиться. Ведь Христос неслучайно стал плотью. Даже после Воскресения он не был бесплотным, он воскрес в той же самой, но измененной плоти. И речь сейчас не о том, что плоть не нужна. Беда в том, что тело ставят на первое место, а душу воспринимают как некий приспособительный механизм для адаптации тела в мире. И душа в этом случае просто портит жизнь, задавая ненужные вопросы. Плоть не плоха, но она подчинила себе дух, низшее подчинило себе высшее. И часто под вывеской любви к себе человек ведет войну за плоть против духа.

Дело не в том, чтобы отказаться от жизненных благ, от всех социальных ролей и уйти в пустыню. Мы этим в мирное состояние не придем. В состояние любви к себе мы можем прийти не тогда, когда мы откажемся от ролей, а когда мы будем понимать, что это не есть главное.

## — Как же обрести состояние мира самим собой?

- Евангелие нам указывает выход, и этот выход парадоксален: «...кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ee...» (Мф. 16, 25). Процесс обретения себя неизбежно идет через умирание, через расставание с тем, что было до сих пор. Отдать свою душу ради Христа — значит отказаться от привычных правил, стереотипов ради Христовой правды и Христовой любви. Если же мы предпочтем остаться в плену у собственных мнений и иллюзий, мы душу свою потеряем.

Нам заповеданы любовь к Богу, к ближнему, к самому себе. На самом деле это одна заповедь. Как только человек отделяет себя от мира, он впадает в состояние вражды. И тогда он не любит ни себя, ни ближних, ни Бога. Мир он ненавидит за то, что он не удовлетворяет его требованиям. Себя — за то, что не может при-

близиться к тому идеалу, который у него в голове. Ну а Бога — потому что кто, собственно, все это придумал? Кто его сделал несчастным? Это состояние тотальной войны, тотальной ненависти, в котором живет большая часть нашей страны. А вот душа живая, с одной стороны, является частью мира, с другой — частью Бога и объединяет все в одном едином качестве, в качестве любви. Человек, любящий свою душу, не может не любить две ее составляющие: мир, из которого она создана — прах земной, и Создателя, в Котором она имеет свое высшее духовное начало. Любовь к себе подразумевает и любовь к ближнему, и любовь к Богу. Не может быть любви к себе, к своей душе без любви к Богу и ближнему. И не может быть любви к Богу, если человек себя ненавидит.

В качестве практической рекомендации для начала могу посоветовать поломать свои стереотипы, идти не по общепринятому пути, который вроде бы логичен: получить побольше денег, помягче спать, повкуснее есть. Например, мне предлагают две должности: на одной загрузка небольшая, а зарплата высокая, на другой зарплата поменьше, условия потяжелее. Что я выберу? Естественно, человек будет инстинктивно склоняться в сторону большего комфорта. Вот тут — попробовать не пойти за инстинктом. Есть ведь еще такое понятие, как самопотакание — стремление во всем найти самый простой путь. А ведь простой путь не всегда правильный. Я не говорю, что надо всегда выбирать самое сложное. Я просто призываю — выбирая, посмотреть, иду ли я за общим мнением или за расположением собственного сердца. Не блага плохи сами по себе, плохо, когда они становятся кумиром, когда мы становимся рабами этих благ. Человек, по-настоящему любящий себя, будет стараться не попасть в рабство. Рабство означает, что он любовь к себе, к Богу, к ближнему променял на состояние зависимости, дающее ему иллюзию покоя, иллюзию смысла жизни. Он положил основание своей жизни вне себя. Тут грань и лежит. Любовь к себе — это любовь к тому, что находится внутри меня и составляет мою сущность. А моя сущность это единство как с Богом, так и с миром.

> Беседу вела Евгения ВЛАСОВА, «НС»





26 июля

КИЕВ



Синод Русской Православной Церкви на заседании в Киево-Печерской лавре напомнил раскольникам о возможности возвращения в каноническую Церковь путем покаяния.

«Дверь в Церковь открыта, мы готовы встретить всех, кто возвращается под ее кров», — говорится в специальном обращении Синода, посвященном церковной ситуации в Украине, которое по завершении синодального заседания зачитал журналистам глава Информационного отдела Московского Патриархата Владимир Легойда.

Синод призывает раскольников помнить, что «нет ничего унизительного в покаянии» и что «жить в расколе греховно и пагубно для души».

В обращении говорится также, что в настоящее время в Украине уже во многом преодолены те «внешние обстоятельства», которые в начале 1990-х годов породили церковный раскол. Как пояснил В. Легойда, имеются в виду обстоятельства «в основном политического и личного характера, тогда как сегодня», по его словам, «политическая ситуация в стране меняется».



«Можно сказать, что современная политическая власть Украины старается не вмешиваться в жизнь религиозных организаций», — добавил В. Легойда.

№30, 2010





Гастоятелю Свято-Троицкого храма деревни ПСтарые Пески Березовского района Брестской области протоиерею Владимиру ГЛУШАКУ 30 июля исполняется 45 лет.

Прошло уже 16 лет как батюшка возглавил наш приход. За это время храм (1827 года постройки) и территория вокруг него преобразились. Стараниями настоятеля с Божьей помощью проведено отопление, произведен капитальный ремонт. Благодаря отцу Владимиру наша церковь стала духовным центром

## Поздравляем!

не только деревни Старые Пески, но и окрестных сел. В храм пришла молодежь.

Наш настоятель имеет авторитет заботливого, ревностного пастыря и доброго, справедливого человека. Его грамотно и доступно изложенные проповеди глубоки по содержанию, учат нас быть православными христианами не только по имени, но и по жизни. У отца Владимира замечательная дружная семья, матушка Ольга — первая помощница батюшки во всем, она руководит нашим церковным хором.

С чувством сердечной теплоты мы поздравляем батюшку с днем рождения. Желаем ему, матушке и их детям благодатной помощи Божией, доброго здоровья и благоденствия на многие лета, крепости душевной и телесной, терпения и благословенных успехов во всех делах.

> Да продлит Господь Вам лета, Благодатью укрепит, Добродетелью украсит, Миром свыше осенит. И Владычица святая Да избавит Вас от бед. Всечестным Своим покровом Сохранит на много лет.

> > С уважением, прихожане

#### КИЕВ

Священный Синод Русской Православной Церкви утвердил состав Патриаршего совета по культуре, созданного в марте этого года.

Как сообщил глава Информационного отдела Московского Патриархата Владимир Легойда, в состав совета включены лидер рок-группы «Алиса» Константин Кинчев, актер Сергей Безруков, художественный руководитель ансамбля «Виртуозы Москвы» Владимир Спиваков, президент Федерации хоккея России и депутат Госдумы РФ Владислав Третьяк.

Членами совета стали кинорежиссеры Владимир Хотиненко и Николай Бурляев, композиторы Александра Пахмутова, Давид Тухманов и Алексей Рыбников, дирижер Московского синодального хора Алексей Пузаков, народный артист России Андрис Лиепа.

Кроме того, в состав Патриаршего совета по культуре вошли директор музеев Московского Кремля Елена Гагарина, профессор МГИМО, ведущий телепередачи «Умники и умницы» Юрий Вяземский, директор Института археологии НАН Украины Петр Толочко. Заместителем главы Патриаршего совета по культуре решением Синода назначен митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий.

## ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

## \_Радио\_

1 канал

## Каждый четверг

## 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- иерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г.п. Чисть).

31 июля, суббота

8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

«Сталіца» (72,89 FM)

16.00 «Христианская энциклопедия»

1 канал

### 1 августа, воскресенье 7.30 «Духовное слово»

Православное интернет-радио «София» слушайте на сайте radiosofia.by

### Круглосуточно

## Телевидение

31 июля, суббота

1 канал (БТ)

7.20 «Існасць»

1 августа, воскресенье

#### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

В программах возможны изменения.



## Паломнический отдел Минской епархии приглашает совершить паломничество

Беларусь:

**1.08** Логойск, Докшицы, Глубокое 7.08 Лавришево, Мир

8.08 Минск православный

14.08 Строчицы, Раков, Ивенец

14.08 Крысово, Станьково 15.08 Жировичи, Сынковичи

21.08 Слуцк, Микашевичи, Туров **22.08** Лида, Гродно

Россия, Украина, Прибалтика:

6.08-9.08 Псков, Печеры, Снетогорск,

7-18.08 Великий Новгород, Лодейное поле, Кемь, Соловки

13-16.08 Святыни Киева

272-11-96 272-06-45

Зарубежье:

26.08-4.09, 17-24.09, 11-18.10 Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) (авиа) 20-23.08, 24-27.09 Польша

28-30.08, 13-14.10, 18-19.12 Вильнюс

10.08-21.08, 20-31.08, 31.08-11.09 Крым с отдыхом

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24



## ДУША НАШЕГО ПРИХОДА



т всего сердца поздравляем настоятеля Столбцовского Свято-Аннинского храма протоиерея Александра МАРТИНЧИКА с 40-летием, которое он отмечает 2 августа.

14 лет уже служит отец Александр в нашем храме и является благочинным Столбцовского округа. Все эти годы мы согреты его любовью, мудрым духовным руководством, его жизнеутверждающей энергией. Усердными трудами и усилиями отца Александра наш храм, которому более 180 лет, отремонтирован, постоянно благоукрашается, реставрированы старые иконы, для них сделаны новые киоты.

Оживилась жизнь прихода. Работает воскресная школа, издается духовно-просветительская газета Столбцовского благочиния. Миссионерская деятельность отца Александра не ограничивается только рамками храма, его приглашают на районные мероприятия, где он несет Слово Божие и свет Истины людям. Отец Александр имеет авторитет среди прихожан других храмов Столбцовского благочиния, он — душа нашего прихода. За ревностное служение Богу в пастырских трудах батюшка награжден медалью Кирилла Туровского.

В праздничный день юбилея, дорогой отец Александр, примите наши искренние пожелания духовной крепости и мудрости, милости и помощи Божией в служении, в трудах и заботах. Желаем Вам, матушке и Вашим деткам быть здоровыми и Богом хранимыми на многая лета.

> С любовью и глубоким почтением, приходской совет Свято-Аннинского храма и прихожане.

Виктор, 32 года, инвалид 2-й Будем знакомы! группы, сотрудник ЗАО «Белсептика», живет в Минске, для серьезных отношений познакомится с девушкой

в возрасте до 35 лет (без детей), без вредных привычек и корыстных целей. Хотелось бы, чтобы она была терпеливой, доброй, понимающей, принимающей людей такими, какие они есть.

О себе: увлекаюсь музыкой, живу с родителями, женат не был. **Звоните:** тел. 8-033-600-92-43 (МТС).

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА. Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар Харытонаў Андрэй Юр'евіч

Заснавальнік: Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы, 220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

> Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 30: 30 ліпеня 2010 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 5000.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. .. Заказ № 733 Нумар падпісаны да друку 27 ліпеня 2010 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 ад 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

## БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для спонсора, мы выходим в свет Спотсора, на възгодина благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

Nº 3015000004189 в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603, ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

63130

В подписном каталоге с. 101