утверди, боже, святую православную веру, православных христиан во век века!

# сакавіка Беларускі праваслаўны штотыднёвік. 11 (405), 2010 г. Выдаецца з красавіка 1992 года.

5 марта

### ВИКАРИЕМ МИНСКОЙ ЕПАРХИИ С ТИТУЛОМ «ЕПИСКОП БОРИСОВСКИЙ» ИЗБРАН АРХИМАНДРИТ ВЕНИАМИН (ТУПЕКО)

Постановление об этом принято на заседании Священного Синода Русской Православной Церкви, который прошел 5 марта в Санкт-Петербурге под председательством Патриарха Кирилла







Доклад о назначении викарного епископа в Минскую епархию представил Митрополит Филарет.

Наречение и хиротонию во епископский сан архимандрита Вениамина (Тупеко) решено провести в Москве.

Наша справка: наместник Благовещенского монастыря в Лядах архимандрит Вениамин, в миру Виталий Иванович Тупеко, родился в 1968 году в г. Лунинце Брестской области. После окончания в 1992 году Белорусского государственного университета поступил в Минскую духовную семинарию, которую закончил в 1996 году со степенью бакалавра богословия. В 1999 году окончил Минскую духовную академию со степенью кандидата богословия.

В 2009 году был делегатом на Поместном Соборе Русской Православной Церкви от монашествующих Минской епархии. Является преподавателем нравственного богословия в Минской духовной семинарии.

Продолжение на с. 3.

### ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:

СОБОРОВАНИЕ

В магии и сказках так бывает: прочитали что-то, чем-то напоили — стал козленочек Иванушкой. В Православии иначе. Отношения человека и Бога это соработничество: мы вместе с Ним трудимся над моим несовершенством, где Соборование — одно из многих общих с Богом дел...

### **АСТРОЖСКІЯ ЧЫТАННІ**

Удзельнікі чытанняў, а гэта прыхаджане, братчыкі, курсанты ваеннай акадэміі, удзельнічалі ў нядзельнай літургіі, якую ўзначаліў клірык Свята-Духава сабора Мінска протаіерэй Сергій Гардун. Сваё выступленне на чытаннях ён прысвяціў жыццю і подзвігу архімандрыта Ляонція Карповіча — славутага прапаведніка, асветніка, першага архімандрыта Віленскага Свята-Духава манастыра.

### «ПУСТЬ ВСЕ БУДУТ РАЗНЫМИ»

Собственное решение о степени поста очень часто неисполнимо. «Я хочу провести пост вот так». Но мы обычно себе всегда планку поднимаем. Поэтому нужен совет священника. Благословляет — стремимся, не благословляет — планку опускаем ниже. Ни в коем разе не общее правило для всех. Мы слишком разные. У нас у каждого своя мера, свой крест.

# КАЛЕНДАРЬ

### 14 марта

### воскресенье

Неделя 4-я Великого поста. Преподобного Иоанна Лествичника. Преподобномученицы Евдокии; преподобномученицы Ольги; преподобного Мартирия Зеленецкого; мучеников Нестора и Тривимия; мученицы Антонины; мучеников Маркелла и Антония; преподобной Домнины Сирийской.

Литургия святителя Василия Великого.

Утр. - Ин. XX, 1-10. Лит. - Евр. VI, 13-20; Еф. V, 8-19. Мк. IX, 17-31; M\phi. IV, 25 - V, 12.

### 15 марта

#### понедельник

Седмица 5-я Великого поста. Иконы Божией Матери «Державная»; священномученика Феодота, епископа Киринейского; святителя Арсения, епископа Тверского; мученицы Евфалии; мученика Троадия; преподобного Агафона Египетского; мучеников 440 Италийских.

На 6-м часе: Ис. XXXVII, 33 – XXXVIII, 6. На веч.: Быт. XIII, 12-18. Притч. XIV, 27 - XV, 4.

### 16 марта

### вторник

Мучеников Евтропия, Клеоника и Василиска; преподобномученицы Марфы и мученика Михаила; преподобной Пиамы девы; святых Зинона и Зоила; Волоколамской иконы Божией Матери.

На 6-м часе: Ис. XL, 18-31. На веч.: Быт. XV, 1-15. Притч. XV, 7-19.

Преподобного Герасима Иорданского; преподобного Герасима Вологодского; благоверного князя Даниила Московского; благоверного князя Василия Ростовского; преподобномученика Иоасафа Снетногорского; мучеников Павла и Иулиании; благоверного князя Вячеслава Чешского; святителя Григория, епископа Констанции Кипрской.

Литургия Преждеосвященных Даров.

На 6-м часе: Ис. XLI, 4-14. На веч.: Быт. XVII, 1-9. Притч. XV, 20 - XVI, 9.

### 18 марта

### четверг

Мученика Конона Исаврийского; благоверных князей Феодора Смоленского и чад его Давида и Константина Ярославских; преподобномученика Адриана Пошехонского; мученика Онисия; мученицы Ираиды; преподобного Марка; иконы Божией Матери «Воспитание».

Литургия Преждеосвященных Даров.

На 6-м часе: Ис. XLII, 5-16. На веч.: Быт. XVIII, 20-33. Притч. XVI, 17 - XVII, 17.

### 19 марта

### пятница

Мучеников 42-х во Амморее; преподобного Иова (Иисуса) Анзерского; обретение Честного Креста и гвоздей святою царицею Еленою во Иерусалиме; преподобномучеников Конона и сына его Конона; преподобного Аркадия Кипрского; Ченстоховской, Шестоковской и «Благодатное небо» икон Божией Матери.

Литургия Преждеосвященных Даров.

На 6-м часе: Ис. XLV, 11-17. На веч.: Быт. XXII, 1-18. Притч. XVII, 17 - XVIII, 5.

### 20 марта

### суббота

Похвала Пресвятой Богородицы (Суббота Акафиста). Священномучеников, в Херсонесе епископствовавших; священномученика Николая пресвитера; преподобного Павла Препростого; святителя Павла исповедника, епископа Прусиадского; преподобного Емилиана Италийского и иных; иконы Божией Матери, именуемой «Споручница грешных».

Литургия святителя Иоанна Златоуста.

Евр. IX, 24-28; Евр. IX, 1-7. Мк. VIII, 27-31; Лк. X, 38-42; XI, 27-28.



### минск

2 марта

Белорусский Экзархат передал в собрание Национального исторического музея Беларуси (г. Минск, ул. К. Маркса, 12) ряд экспонатов.

Современные предметы литургического предназначения — в том числе архиерейские ризы — переданы в собрание музея, располагающее старинной богослужебной утварью, впервые, сообщает church. by. Передача музею



экспонатов, олицетворяющих преемственность духовных традиций на Белорусской земле, стала новым шагом вперед в деле сотрудничества Белорусской Православной Церкви и отечественного научного сообщества. Предметы культового обихода были переданы в музейный фонд и Минско-Могилевской архидиоцезией Римско-Католической Церкви.

Ознакомиться с этими экспонатами можно на выставке «Экспонируется впервые», которая будет открыта до 29 мая 2010 года.

#### полоцк

Полоцк оказался древнее, чем он упоминается в летописях, сообщает БЕЛТА. Сенсационная находка археологической экспедиции Института истории НАН Беларуси позволяет утверждать, что Полоцк существовал уже в первой половине IX века, сообщил руководитель экспедиции кандидат исторических наук, научный сотрудник Института истории НАН Беларуси Марат Климов.

Впервые Полоцк упоминается в легендарной «Повести временных лет» под 862 годом. Однако материальных подтверждений — остатков культурного пласта с артефактами, по которым можно было бы подтвердить или опровергнуть эту дату, до настоящего времени найти не удавалось.

Во время археологических раскопок на территории древнего городища, первоначального центра города, которые проводились летом 2009 года, в слое пожарища были обнаружены 4 фрагмента арабских серебряных монет — дирхемов. Монеты имели повреждения, однако при помощи нумизмата Святослава Кулешова, сотрудника Эрмитажа (Санкт-Петербург), недавно была установлена дата чеканки монет — 800-825 годы. «Таким образом, монеты засвидетельствовали, что Полоцк на несколько десятков лет старше, чем ‡Царкоўнае 12 слова

принято считать согласно первому летописному упоминанию», — отметил Марат Климов.

Археологическая экспедиция работала в Полоцке в соответствии с Комплексной программой развития города на период до 2012 года. В 2010 году работы будут продолжены, а к 1150-летию города ученые собираются издать труд о своих находках во время раскопок.



4 марта

### МОГИЛЕВСКАЯ ОБЛАСТЬ

Старинный православный храм в Горках спасен от крупного пожара благодаря бдительности граждан и оперативности сотрудников Министерства по чрезвычайным ситуациям Беларуси. Сообщение о возгорании в Спасо-Вознесенском храме города Горки поступило 3 марта около полуночи от случайного прохожего. Сотрудники МЧС незамедлительно выехали на место происшествия, через 4 минуты после звонка они прибыли в храм и обнаружили задымление внутри здания. Очаг пожара находился в перекрытии помещения топочной.

Храм был построен предположительно в 1845—1850 годах. Отапливается здание котлом на твердых видах топлива. Предполагаемая причина пожара — трещина дымохода. К счастью, ущерб, причиненный старинной церкви пожаром, — минимальный, сообщает БЕЛТА.



5 марта

#### РИМ

Европейский суд по правам человека собирается рассмотреть апелляцию правительства Италии о возвращении распятий в школы. Как передает ватиканская газета «L'Osservatore Romano», это решение было с радостью встречено итальянскими политиками и Католической Церковью.

Распятия в итальянских школах были запрещены осенью прошлого года после жалобы, поданной в Европейский суд одной жительницей Падуи. Правительство страны обратилось в суд с апелляцией, которая была признана уместной. При этом Европейский суд подчеркнул, что распятие для Италии — символ не только религиозный, но и государственный, поскольку Церковь упомянута в итальянской Конституции.



7 марта

### ЛОГОЙСКИЙ РАЙОН

Митрополит Филарет освятил храм в честь Успения Божией Матери в с. Беларучи Логойского района Минской области и возглавил в нем первую Божественную литургию. За богослужением владыка Филарет возвел настоятеля храма священника Вячеслава Юхновича в сан протоиерея.

Архипастырь вручил грамоты и благодарности Патриаршего Экзарха осо-



бо потрудившимся в возведении нового храма, а также поблагодарил всех, кто принял участие в строительстве. На молитвенную память приходу Митрополит Филарет передал Иверскую икону Пресвятой Богородицы.

# СОСТОЯЛОСЬ ЗАСЕДАНИЕ СВЯЩЕННОГО СИНОДА

Продолжение. Начало на с. 1.

Священный Синод принял ряд решений, касающихся внешней церковной деятельности. Так, в руководстве РПЦ созданы три новых структуры. Ими стали: Синодальный отдел Московского Патриархата по тюремному служению, Патриарший совет по культуре и Синодальный комитет по взаимодействию с казачеством.

Отдел по тюремному служению выделен из состава Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами. Его возглавил епископ Иринарх, ранее возглавлявший Пермскую епархию, а сейчас переведенный в Москву с титулом «Красногорский».

Патриарший совет по культуре будет действовать под председательством самого Патриарха. В компетенцию нового органа включены вопросы диалога и взаимодействия с государственными учреждениями культуры, творческими союзами, общественными объединениями граждан, работающих в сфере культуры, а также со спортивными и иными подобными организациями в странах канонического пространства Московского Патриархата. Ответственным секретарем Совета назначен наместник московского Сретенского монастыря архимандрит Тихон (Шевкунов).

Также был создан Синодальный комитет по взаимодействию с казачеством, его председателем был назначен епископ Павлово-Посадский Кирилл, ранее вошедший в Президентский совет по казачеству.

Кроме того, викарий Московской епархии архиепископ Сергиево-Посадский Феогност, наместник Троице-Сергиевой лавры, возглавил Синодальную комиссию по делам монастырей. Митрополит Воронежский и Борисоглебский Сергий освобожден от руководства Синодальным отделом по благотворительности и социальному служению, на его место назначен протоиерей Аркадий Шатов.

Архиепископ Дубоссарский и Тираспольский Юстиниан назначен управляющим патриаршими приходами в США и викарием Московской епархии, а его место в Приднестровье займет епископ Красногорский Савва. Архиепископ Костромской и Галичский Александр переведен на Астанайскую и Алма-Атинскую кафедру, а митрополит Мефодий назначен управляющим Пермской епархией. Костромскую епархию возглавит архиепископ Орехово-Зуевский Алексий.

Пором председатель Синодального информационного отдела Владимир Легойда говорил о конфликтных ситуациях, связанных с церковными ценностями, находящимися в ведении музеев. Он подчеркнул, что закон о передаче религиозным организациям церковного имущества, проект которого рассматривается в Госдуме, не коснется музейных фондов.

По словам председателя информационного отдела, Патриарх Кирилл считает, что СМИ искусственно создали конфликт между деятелями культуры и представителями Церкви, в то время как те и другие озабочены общим делом сохранения народного достояния.

Владимир Легойда упомянул Торопецкую икону Божией Матери, недавно переданную Русским музеем на временное хранение в подмосковный храм. По его данным, святыне, хранение которой осуществляется на высшем уровне, уже поклонилось более 30 тысяч человек.

Великим постом в храмах бывает Таинство Соборования (Елеосвящения). Для многих это особенное Таинство, особое священнодействие, хотя бы потому, что совершается оно в течение года крайне редко, а еще... окружено разнообразными домыслами и предрассудками, которые пересказывают друг другу околоцерковные искатели чудес. Однако и у людей церковных не всегда имеется четкое понимание сути и предназначения Таинства Елеосвящения. На вопрос одной из молодых прихожанок отвечает священник Свято-Казанского храма города Нерюнгри (Якутско-Ленская епархия) отец Михаил Зайцев.



Люди приходят на Таинство Соборования для того, чтобы исцелиться. Но не является ли это со стороны некоторых из них попыткой обмануть Бога, и если да, то чем она может кончиться? Насколько я понимаю, Соборование имеет целью излечение от болезней, которые даются по грехам. Причем, это те грехи, которые человек не видит в себе или забыл и по этой причине их не исповедовал, а потому благодать святого Причастия их как бы не «прижгла». Остался грех — осталась вызванная им болезнь. Тогда по молитвам собравшихся священников и мирян чудо исцеления и происходит — если не физическое, то непременно духовное, когда Господь дает силы легко и с радостью жить и нести болезнь. А если человек не то что на Исповедь — в церковь-то не приходит, а потом является на Соборование в надежде получить прощение за грехи, в которых он даже не хочет каяться... Будет ли такое прощение получено?

Ирина



### Священник Михаил ЗАЙЦЕВ

**1**ут есть несколько фундамен-L тальных моментов нашей жизни. Первое — Соборование, если так можно сказать, гораздо ниже по благодати, по силе присутствия Бога стоит, нежели Причастие. Выше Причастия нет ничего. Евхаристия — это полнота присутствия Бога. В полной мере Господа мы принимаем в Таинстве Причастия. Второе. Бог в нас без нас ничего не делает. Однозначно. Ничто в Церкви не бывает механически, как в медицине, к примеру: если ранку йодом помазал — обязательно произойдет дезинфекция. В Церкви нет магии, чисто автоматически Таинства не действенны, ничто не совершается без веры и покаяния. Вера — уверенность в истинности и милости Бога, готовность принять от Него все, что бы Он ни послал. Покаяние — искреннее осознание своей греховности: «Господи, я совсем плохой человек, по моей жизни мне больше страдать должно». Это необходимый минимум, без которого Бог нам помочь не сможет (желания быть бодрым и здоровым мало).

В магии и сказках так бывает: прочитали что-то, чем-то напоили — стал козленочек Иванушкой. В Православии иначе. Отношения человека и Бога — это соработничество: мы вместе с Ним трудимся над моим несовершенством, где Соборование — одно из многих общих с Богом дел, основной смысл которых: «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и все это приложится вам» (Мф. 6, 33). Тоска по Богу, Его красоте, поруганной во мне, — вот что вводит человека в поток Божией благодати.

без веры и покаяния, может стать для нас губительным: и Соборование может усугубить болезнь, и на Исповеди могут грехи не отпуститься, и даже Причастие при всей его потрясающей силе, по словам апостола Павла, может быть нам в осуждение, болезнь и смерть. А уж если При-

как теперь говорят, «не работает», тем более — Соборование.

То, о чем Ирина пишет, — это страшная беда нашего времени, да наверное, и не только нашего, когда языческое переживание мира, себя и Творца нагло вторгается в церковную жизнь. Это язычество стопроцентное сделать что-то внешнее и тешить себя иллюзиями, что внутреннее уже совершено. А ничего не совершается. Может быть так: причастился — заболел и умер, исповедовался — и скрутило, а еще после смерти в Вечности оказался вне Бога. Если человек не положил начало покаянию, Богу нам и помогать-то не в чем, нет точки, куда бы Он своей благодатной силой мог опереться, чтобы нас под-

Вглядитесь в лица присутствующих на Соборовании: во многих ли глазах живет укоренившаяся долгая и тяжелая боль, с которой человек сжился в смирении и доверии Христу? Не чаще ли наталкиваешься на уверенный, спокойно-деловой взгляд, характерный для здоровых людей? Попробуйте спросить пришедших собороваться: «Кто (что) для тебя Бог? Зачем Он тебе? Что ты готов отдать Ему? Что больше именно сейчас мешает тебе быть с Ним «на ты»?» Ответы (чаще их отсутствие по причине непонимания вопросов) потрясают до холодной боли в груди...

Мы идем за дарами к Тому, Кто Любое Таинство, совершаемое в лучшем случае для нас на втором плане, а чаще в повседневной жизни нам до Него вообще нет дела — «... Ибо, к стыду вашему скажу, некоторые из вас не знают Бога» (1 Кор. 15, 34). Господь по-прежнему «нищий, ожидающий от нас небольшую милостыню любви».

Автоматическое выполнение частие при определенных условиях, внешней формы (зачастую непонят«Соборование, или, как оно еще называется, Елеосвящение, — это церковное Таинство, в котором при помазании тела специально освященным маслом (елеем) призывается на человека благодать Божия, исцеляющая немощи душевные и телесные. Установление Таинства относится к апостольским временам. В послании апостола Иакова говорится: «Болен ли кто из вас, пусть призовет пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазавши его елеем во имя Господне. И молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему» (Иак. 5, 14–15).

Елеосвящение именуется Соборованием потому, что по уставу Церкви его полагается совершать семи священни-кам (собором священнослужителей). Число семь — символический знак Церкви и ее полноты; именно поэтому само последование Таинства состоит в прочтении, после определенных молитвословий, семи различных отрывков из Апостола и Евангелия, повествующих о покаянии, об исцелении, о необходимости веры и упования на Бога, о сострадании и милосердии. После каждого такого прочтения

и молитвенного обращения к Богу об отпущении грехов больного совершается его помазание освященным маслом (елеем), смешанным с вином, то есть помазание также совершается семикратно. Впрочем, Церковь допускает совершение Таинства тремя, двумя и даже одним священником, с тем чтобы он совершал его от лица собора иереев, произносил все молитвы, совершал чтения и семикратно помазывал болящего».

Протоиерей Максим Козлов, настоятель Свято-Татьянинского храма МГУ (Москва)

«Если нет болезни или вообще какой-либо немощи, то Соборование необязательно, потому что при Соборовании молятся об исцелении, молятся о телесном и душевном здравии. Телесное здоровье не всем и не всегда дается, ибо Господь знает, что для нас полезнее. А душевное — всегда подается».

Преподобный Никон Оптинский

храмах поставлено на поток. И чтото произошло с нами в этой ошибке, мы не замечаем явных вещей. В нынешнем понимании Соборования видна логика сугубо мирская, когда само по себе телесное здравие рассматривается как высшая самоцель, здесь уже не до Христа. Банальный магизм, только уже в церковной среде. Плоды таких отношений с Богом налицо — у нас масса религиозных людей, находящихся в психических расстройствах, неадекватных в проецировании евангельской правды на повседневную жизнь, живущих в страхе и поиске врагов... Может, все-таки задуматься и хоть немного поменять свой подход к христианской жизни? Если грабли в триста восьмой раз ударили по лбу, может, попробовать обойти их?

Нет, мы из года в год соборуемся, а все болезни, и телесные и духовные, на месте. Зачем все это? Все эти массовки на Соборовании вызывают только боль и скорбь, потому что я не вижу, чтобы люди исцелялись. Да, на недельку-две облегчение страданий, как правило, бывает. Но ни физического, ни духовного исцеления ни разу не наблюдал у людей, не имеющих покаяния и веры.

Очень редко я видел случаи, когда человек получал исцеление полное, то есть вот так, чтобы болел — и перестал, дальше живет здоровым. Только там, где для христианина Бог и Его правда становятся самым желанным (пусть и в болезни), случается чудо встречи с Творцом. Я знаю такие примеры, их немного, но они, слава Богу, есть. Это происходит с теми, кто болезнь свою принял: «Господи, буду терпеть! Я приду, пособоруюсь, а Ты, Господи, насколько возможно, облегчи мою боль». Обычно исцеление проис-

ной для присутствующих) во многих ходит с теми, кто не ставит целью храмах поставлено на поток. И что- излечиться, кто хочет стать ближе к то произошло с нами в этой ошиб- Богу, потому что, например, ожидает ке, мы не замечаем явных вещей. В

Знаю такой случай. Женщина умирала, уже гроб заказали. Священник пособоровал (но там вся семья во время Соборования молилась), и на второй день встала, хотя долго прикована была к постели. Человек принял болезнь как данность: «Господи, я Тебе верю, Ты дал болезнь, ее надо нести, я только Тебя прошу, дай мне силы достойно понести, могу завтра умереть. Прости меня!» А Господь оставил ее. Вот в таких людях я видел силу действия Божией благодати. Всмотритесь в это: какая пронзительная сила веры, красота жизни и умирания, свет встречи с Творцом.

Кардинальное исцеление не надо путать с некоторым физическим облегчением, которое бывает почти у всех. Часто говорят: «Я на Соборовании был, и после легко как-то стало». Естественно, ведь это Таинство, во время которого благодать Божия изливается особо. Но насколько ты ее сохранишь, и какие будут в конечном итоге последствия? Я знаю людей, которые на протяжении долгих лет соборуются, и что в духовном отношении — никаких перемен, что в физическом — ходят и охают.

Что Соборование?! Человек, причащаясь, принимает в себя Источник всех Божественных энергий, Самого Бога со всей Его Любовью, Красотой, Силой, в том числе той, которая проявляется в Соборовании. Ты причащаешься каждый месяц — и что из себя представляешь? Где твоя радость и любовь, обращенная на людей? Ты даже в храме Божием разговаривать доброжелательно не можешь. Какое Соборование?! От чего исцелять? Правильно Ирина рассуждает, в Писании

об этом сказано — болезнь, страдание вошли в мир через грех. И если человек не положил основания борьбы с грехом, не о чем говорить. Только моя воля может хоть как-то его всколыхнуть, потом уже Господь, конечно, будет помогать. Пока человек ищет решения проблем своего физического здоровья или любых других вне себя, ему никто не поможет — весь мир ему не поможет, Сам Бог не поможет. Он умрет в боли, неудовлетворенности, в кризисе, и понятно, что за порогом этого мира его ждет.

Язычество в Церкви проявляется еще и в том, что мы даже пытаемся наше почитание святых вместить в схему пантеона богов (один святой — выше, другой «от зубов» помогает, третий «глаза лечит»). Этим проще оперировать, это к меньшему обязывает. Это больше сулит вроде бы. Предлагает легкое решение серьезных проблем. И человек доходит до невменяемости. Он может десятки лет жить якобы православной жизнью без всякого результата. Сама церковная жизнь превращается не в стремление быть рядом с Богом, а в желание выполнить форму, обряд — за этим нет уже жажды обрести покаяние, смирение, Христа научиться слышать.

Мне представляется, что одной из главных причин этой профанации Таинства является нежелание духовенства работать с людьми, объяснять им простые и сильные в своей правде вещи. Так ведь проще: пришли, записались, отдали деньги, быстро пособоровались и все... Религиозный порыв человека сведен на уровень процедуры, а ведь можно было помочь ему встать на узкий путь поиска Царства Небесного.

Дай нам Господь вжиться в Его Правду, поставить Небесное над земным, вечное над временным, и каждый здесь что-то сделать может.



Чарговыя Астрожскія чытанні, прымеркаваныя да дня памяці дабравернага князя Канстанціна Канстанціна (у Хрышчэнні Васілія) Астрожскага (†13/26.02.1608), адбыліся 28 лютага 2010 года. Чытанні ўжо другі раз праводзіліся ў прыходзе ў гонар Нараджэння Прасвятой Багародзіцы вёскі Тарасава. У часы Астрожскага гэтыя землі належалі яго роду, таму нядзіўна, што мясцовыя жыхары, якія цікавяцца мінулым свайго паселішча, ахвотна далучаюцца да падобных мерапрыемстваў.

Удзельнікі чытанняў, а гэта — прыхаджане, братчыкі, курсанты ваеннай акадэміі, удзельнічалі ў нядзельнай літургіі, якую ўзначаліў клірык Свята-Духавага сабора Мінска мітрафорны протаіерэй Сергій Гардун у саслужэнні настаяцеля храма протаіерэя Сергія Кузьмянкова і іерэя Юрыя Залоскі — клірыка Мінскага Петра-Паўлаўскага сабора. Асаблівую ўрачыстасць богаслужэнню надавалі антыфонныя спевы двух хораў. Да прыходскага хору далучыўся ў гэты дзень хор Брацтва ў гонар Віленскіх мучанікаў, які выканаў некаторыя песнапенні на беларускай мове.

Пасля літургіі была адслужана заўпакойная ліція ў памяць дабравернага князя, а таксама іншых прадстаўнікоў гэтага слаўнага роду. Затым адбыўся хрэсны ход з ускладаннем вянка да памятнай дошкі з барэльефам князя, якая ўстаноўлена на прыходскай званіцы Тарасаўскага храма.

Чытанні пачаліся з прывітальнага слова настаяцеля, які падкрэсліў, што веды пра выдатных дзеячаў нашай Бацькаўшчыны надзвычай важныя для справы фарміравання нашай гістарычнай і царкоўнай свядомасці.

Паслушніца Полацкага Спаса-Еўфрасіннеўскага манастыра Вольга Выхаўцава паведаміла пра вынікі



даследаванняў жыцця і дзейнасці святой прападобнай Еўфрасінні Полацкай, якія праводзяцца ў манастыры. Гэтыя даследаванні асабліва актывізаваліся ў апошні час, калі царкоўная грамадскасць рыхтуецца да юбілею — 100-годдзя перанясення мошчаў прападобнай з Кіева-Пячэрскай лаўры ў Полацк. Сястра Вольга пазнаёміла прысутных з выданнямі Полацкага манастыра, некаторыя з гэтых выданняў былі перададзены ў бібліятэку ваеннай акадэміі.

Протаіерэй Сергій Гардун прысвяціў сваё выступленне жыццю і подзвігу архімандрыта Ляонція Карповіча — славутага прапаведніка, асветніка, першага архімандрыта Віленскага Свята-Духавага манастыра. Жыццёвы шлях архімандрыта Ляонція прыпаў на канец XVI — пачатак XVII стагоддзя, калі Праваслаўная Царква пасля заключэння Брэсцкай уніі 1596 года апынулася фактычна па-за законам. Унія раскалола не толькі заходнерускую Царкву на дзве часткі, але і народ: магнатэрыя і шляхта, спакусіўшыся прывілеямі, пераходзіла ў каталіцызм, а праваслаўе станавілася «верай халопскай». Гэта, дарэчы, прызнаваў актыўны праціўнік паланізацыі каталіцкага касцёла ў Беларусі ксёндз Адам Станкевіч.

Архімандрыт Ляонцій увайшоў у гісторыю як непахісны змагар за правы праваслаўных у Вялікім княстве Літоўскім у часы панавання уніі. Захавалася нямала звестак пра пасмяротнае царкоўнае і народнае шанаванне архімандрыта Ляонція як «мужа святога». Але з-за неспрыяльных гістарычных абставін традыцыя ўшанавання гэтага вызнаўца і пакутніка за веру праваслаўную, на жаль, перарвалася. «Сёння, — адзначыў протаіерэй Сергій Гардун, — калі па міласці Божай мы маем магчымасць свабодна вызнаваць святую праваслаўную веру, наш абавязак любові да Царквы заклікае нас аднавіць шанаванне гэтага святога ўгодніка Божага ў Беларускай Праваслаўнай Царкве. Таму Сінодам нашай Царквы і было прынята рашэнне аб падрыхтоўцы матэрыялаў да кананізацыі архімандрыта Ляонція Карповіча ў ліку прападобных».

№11, 2010

# АБ АДНАЎЛЕННІ ЦАРКОЎНАГА ШАНАВАННЯ ПРАПАДОБНАГА ЛЯОНЦІЯ, АРХІМАНДРЫТА ВІЛЕНСКАГА, ВЫЗНАЎЦА

удучы архімандрыт Ляонцій — у міры Лонгін  $\mathbf{D}^{\mathsf{j}\mathsf{j}\mathsf{j}\mathsf{j}}$  парадзіўся ў Пінску каля 1580 года і паходзіў са шляхецкага роду. Бацька яго быў святаром. Вучыўся будучы вызнавец веры Хрыстовай, на думку даследчыкаў, у Астрогу альбо ў Вільні. У паэтычным творы «Лямант», прысвечаным памяці айца Ляонція, ёсць радкі, якія сведчаць пра цяжкія матэрыяльныя ўмовы яго навучання: «Он о нищих, убогих старанье мел, о вдовах, маючи и сам выхованье с жебранины ненъдзной» (ён выяўляў клопат пра жабракоў, убогіх, удоў, бо і сам быў выхаваны з дапамогай мізэрнай міласціны). Лонгін Карповіч валодаў глыбокімі ведамі ў багаслоўі, дыялектыцы, логіцы, рыторыцы, ведаў некалькі моў і пры гэтым вызначаўся змірэннай набожнасцю і руплівасцю да веры праваслаўнай. Архімандрыт Кіева-Пячэрскага манастыра Захарыя Капысценскі ў сваёй «Палінодыі», напісанай у 1621 годзе, так характарызуе яго: «Блажэнны Ляонцій Карповіч, архімандрыт Віленскі, муж боганатхнёны, у мове грэчаскай і лацінскай глыбока дасканалы, абаронца ісціннай веры».

На пачатку XVII стагоддзя уніяты захапілі Свята-Троіцкі манастыр у Вільні і выцеснілі існуючае пры ім праваслаўнае брацтва, арганізаваўшы замест яго сваё уніяцкае, намагаючыся прысвоіць усе маёмасныя і юрыдычныя правы праваслаўнага брацтва. Спрабуючы абараніць правы Віленскага праваслаўнага брацтва ад несправядлівых замахаў уніятаў, Лонгін Карповіч разам з некаторымі іншымі братчыкамі выпраўляецца ў студзені 1609 года ў Варшаву на пасяджэнне сойму. Лонгін Карповіч паўстае тут перад намі як актыўны міранін, якога сярод іншых віленцаў ставіць у прыклад патрыяршы экзарх Кіеўскай мітраполіі пратапоп Нестар Казменіч у сваім пасланні да пінскага духавенства ад 4 студзеня 1609 года.

Вярнуўшыся з Варшавы, Лонгін Карповіч працягвае сваю энергічную дзейнасць па абароне Праваслаўя. У прыватнасці, ён узначальвае друкарню Віленскага праваслаўнага брацтва, у якой у 1610 годзе выходзіць знакамітая кніга Максіма (у манашастве Мялеція) Сматрыцкага «Фрынас, або Плач адзінай кафалічнай апостальскай Усходняй Царквы з тлумачэннем догматаў веры». У кнізе падрабязна і грунтоўна абвяргаюцца лацінскія догматы аб верхавенстве папы, аб зыходжанні Святога Духа і ад Сына, аб чысцілішчы, адзначаецца няправільнасць ужывання апраснакоў пры здзяйсненні Еўхарыстыі, на памылковасць прычашчэння міран пад адным відам. Аўтар дае выразную карціну страшэннага заняпаду веры і набожнасці ў папскай сталіцы — Рыме і заклікае адступнікаў ад Праваслаўя апамятацца і пакаяцца, вярнуцца да сваёй маці, якая іх нарадзіла і выхавала, і адпрэчыць усе рымскія ерасі і заблуды. Кніга зрабіла глыбокае ўражанне як на праваслаўных, так і на ворагаў Праваслаўя, якія абрынулі ўсё сваё абурэнне і раз'юшанасць на выдаўцоў. У Вялікую Суботу 7 красавіка 1610 года ў друкарні быў учынены вобыск, падчас якога галоўнага друкара і карэктара Лонгіна Карповіча арыштавалі і без суда і следства кінулі ў турму. Два гады вызнавец правёў у кайданах, яго вадзілі з аднога суда на другі, пераводзілі з адной турмы ў другую, штодня ўчынялі допыты, білі, здзекваліся, прымушаючы адмовіцца ад Праваслаўя і перайсці ва унію, але ён непахісна адстойваў права народа захаваць роднае Праваслаўе. На целе святога падзвіжніка ад кайданоў утварыліся язвы, сляды якіх заўважныя былі нават пасля яго праведнага спачыну.

 $oldsymbol{1}^{'}$ е зламіўшы трываласці падзвіжніка, яго выпусцілі з турмы, і ён вярнуўся да сваіх паплечнікаў, стаўшы шырока вядомы як адважны вызнаўца і пакутнік за веру. Затым Лонгін Карповіч прымае манашаскі пострыг з імем Ляонцій і дзякуючы свайму высокаму аўтарытэту неўзабаве становіцца на чале Віленскага Свята-Духавага манастыра ў сане архімандрыта, уводзячы ў абіцелі статут агульнага манашаскага жыцця паводле чыну свяціцеля Васілія Вялікага. Нягледзячы на падарванае ў турме здароўе архімандрыт Ляонцій з нязменнай энергіяй працягвае сваю пастырска-асветніцкую дзейнасць. У брацкай друкарні, якую ён па-ранейшаму ўзначальвае, выдаюцца новыя кнігі: «Евангелле навучальнае», Малітваслоў, Службоўнік, Трэбнік, «Вертаград душэўны» святагорца Фікарды. У апошнім выданні змешчана прадмова архімандрыта Ляонція Карповіча. Узначальваючы Свята-Духаў манастыр і праваслаўнае брацтва, архімандрыт Ляонцій становіцца яшчэ і рэктарам брацкай школы, выхоўваючы моладзь у духу вернасці Праваслаўю.

Як і раней, яму даводзіцца цярпець шматлікія крыўды ад уніятаў Свята-Троіцкага манастыра, якія, карыстаючыся блізкай адлегласцю, амаль штодня кідаюць у манахаў Свята-Духавага манастыра камяні, выпускаюць стрэлы. Падчас аднаго з такіх нападаў ў 1614 годзе архімандрыт Ляонцій ледзь застаўся жывы: пінскі уніяцкі епіскап Паісій Анікеевіч і вядомы уніяцкі дзеяч Іасафат Кунцэвіч, знаходзячыся ў Свята-Троіцкім манастыры, сталі кідаць цэглу ў архімандрыта Ляонція і сур'ёзна паранілі яго.

Паводле сведчанняў іераманаха Ісаіі Трафімовіча, архімандрыт Ляонцій меў звычай «на всяк день Божественную совершати службу», хаця некаторыя з братоў непрыязна да гэтага ставіліся, на што падзвіжнік пярэчыў ім: «Як, набліжаючыся да сонечнага святла, бачыш на сабе плямы бруду, нават калі яны вельмі малыя, так і прычашчаючыся часта Бажэственным Тайнам, бачыш на сабе свае саграшэнні». Увесь час, вольны ад працы і богаслужэння, архімандрыт Ляонцій праводзіў у келейнай малітве. Ён настолькі любіў малітву, што плакаў, калі яму даводзілася перапыняць малітву дзеля зямных спраў, хоць і гэтыя зямныя справы патрэбныя былі для абароны Святой Царквы.

Шмат сіл архімандрыт Ляонцій аддаваў арганізацыі манашаскага жыцця ў родным Свята-Духавым манастыры, які дзякуючы менавіта яго намаганням неўзабаве стаў на чале ўсіх праваслаўных манастыроў Вялікага княства Літоўскага.

Усім праваслаўным віленцам архімандрыт Ляонцій быў вядомы як боганатхнёны прапаведнік. Яго пропаведзі высока цанілі не толькі праваслаўныя, яны літаральна былі «залатымі» і для езуітаў, якія скупалі іх за золата, каб спаліць. Менавіта таму з вялікага мноства яго пропаведзяў да нас дайшло толькі тры, прычым такія, у якіх няма ніякай антыуніяцкай палемікі. Праваслаўныя лічылі архімандрыта Ляонція падобным па красамоўству Залатавусту. Віленскі прапаведнік не толькі сам «выкрываў і абвяргаў» словам пропаведзі, але і іншых заклікаў абараняць Праваслаўе. Захавалася яго пасланне на Афон, у якім архімандрыт Ляонцій просіць

святагорца Кірыла прыбыць у Вялікае княства Літоўскае для падтрымкі Праваслаўнай Царквы: «Занядбаная і пакінутая намі Маці наша судзіць нас і асуджае. Што ж мы за воіны, калі ўвесь час на адпачынку, а на варце ніколі... Які мне плён ад самотнага жыцця, калі без любові яно праведзена будзе? І калі маці хто не любіць, то каго такі наогул любіць можа?»

71620 годзе Вялікае княства Літоўскае наведвае Іерусалімскі патрыярх Феафан, які пагаджаецца рукапалажыць для Праваслаўнай Царквы мітрапаліта і чатырох епіскапаў. Паміж абраных на епіскапскае служэнне быў і архімандрыт Ляонцій Карповіч, які быў нарачоны епіскапам Брэсцкім і Уладзімірскім. Аднак цяжкая хвароба не дазваляе Віленскаму архімандрыту адправіцца ў Кіеў для хіратоніі. Прадчуваючы блізкую смерць, архімандрыт Ляонцій па просьбе брацтва пасылае да патрыярха свайго пастрыжаніка інака Мялеція Сматрыцкага. Прабыўшы некалькі месяцаў у Кіеве, Сматрыцкі вяртаецца ў Вільню ў сане архіепіскапа і ўжо не застае ў жывых свайго настаўніка: 24 верасня 1620 года ён спачыў, а цела яго застаецца непахаваным шэсць тыдняў. Архіепіскап Мялецій адслужыў адпяванне прападобнага Ляонція 2 лістапада 1620 года. У сваім слове пры пахаванні ён адзначыў нятленнасць яго пачэсных мошчаў: «Сведчаннем цярплівасці гэтага святога вызнаўца і пакутніка служаць самі язвы, намуляныя кайданамі на гэтым пачэсным целе, якое хоць ужо шэсць тыдняў застаецца мёртвым, але благадаццю існага ў ім Прасвятога і Жыватворчага Духа захоўваецца непашкоджаным, без паху тлення».

анаванне прападобнага Ляонція як святога ўгодніка было не толькі ў Вільні, але і за яе межамі. У 1633 годзе студэнты Кіеўскай духоўнай калегіі віталі свяціцеля Пятра (Магілу) з яго ўзыходам на мітрапалічы прастол. У прывітальным тэксце, які быў яму прысвечаны, ёсць такія словы: «Цяпер пажадай толькі выправіцца ў Вільню і іншыя гарады рускага і літоўскага свету і ўбачыш, як сустрэнуць цябе з радасцю тыя, кім поўныя былі вязніцы, поўныя былі ратушы, поўныя былі вязнічныя сутарэнні за найчысцейшую ўсходнюю веру, як сустрэнуць цябе і правядуць да свайго кіраўніка ў прыгнёце, правадыра ў веры ісціннай, падобнага да Залатавуста ў красамоўстве — за некалькі гадоў перад гэтым спачылага архімандрыта Ляонція Карповіча. Убачыўшы нятленныя мошчы яго, убачыўшы бліжніх, за веру пацярпелых, ты адчуеш, якою вялікаю справаю паслужыў ты няшчаснаму народу нашаму». Гэтыя словы пра нятленнасць мошчаў былі сказаны ўжо праз 13 гадоў пасля спачыну архімандрыта Ляонція. Святы прападобнамучанік Афанасій, ігумен Брэсцкі, у сваім «Дыярыушы» таксама называе архімандрыта Ляонція святым: «Месцічы гаротныя з Любліна, Сокаля, Оршы, Пінска, Бельска, Кобрына, Берасця і з іншых гарадоў ды мястэчак слёзна лямантуюць, што не маюць ужо і людзей, з якімі б цэрквы свае дагледзець маглі. Не стала айца і мужа святога Ляонція Карповіча, архімандрыта Віленскага...»

Гадалей, аднак, склаліся неспрыяльныя абставіны 🗘 для шанавання архімандрыта Ляонція. Калі нават мошчы святых мучанікаў Антонія, Іаана і Яўстафія давялося схаваць ад уніятаў у пячору, дзе яны знаходзіліся больш за сто пяцьдзесят гадоў, то нядзіўна, што імя архімандрыта Ляонція Карповіча было забыта. Сёння, калі па міласці Божай мы маем магчымасць свабодна вызнаваць святую праваслаўную веру, наш абавязак любові да Царквы загадвае нам аднавіць шанаванне гэтага святога ўгодніка Божага ў Беларускай Праваслаўнай Царкве і паставіць пытанне аб яго агульнацаркоў ным праслаўленні. Памяць прападобнага Ляонція, архімандрыта Віленскага, вызнаўца, слушна было б адзначаць 24 верасня паводле юліянскага календара, у дзень яго праведнага спачыну.

Протаіерэй Сергій ГАРДУН

### В мартовском «Фоме»

 $\ll B$ озлюби ближнего своего» — почему этот призыв сегодня особенно актуален для посетителей православных интернетсайтов и авторов православной блогосферы? Колонка главного редактора: «Сложные простые вещи».

Отчего в последние годы так часто экранизируют произведения Достоевского? Тема номера: Возвращение к Достоевскому.



В феврале начал работу новый орган в структуре Церкви — Межсоборное присутствие. Зачем он, из каких «ячеек» состоит, чем занимается?

В интервью «**Шесть часовен Федора Конюхова**» о том, как он решил почтить память предков, которые в советские годы пострадали за веру.

Один день с... автобусом «Милосердие». Этой публикацией «Фома» открывает рубрику «Один день с...» — серию материалов о тех, кто подкрепляет собственную веру делами милосердия.

«Проповедь на краю земли», христианская Ирландия в фотографиях — о земле святого Патрика.

Посмотрев фильм «Аватар», иеромонах Димитрий (Першин) рассуждает об экологии и христианском отношении к природе.

Откуда взялась ненависть в Псалтири? Есть ли душа у животных? Можно и нужно ли молиться об усопшем любимце?

Тел. для заказов: 8-029-109-74-37, 8-017-312-29-43

### Мартовский номер «Нескучного сада»

Тема номера: Почему мы не верим врачам? О чем спорят врачи и пациенты, имеет ли врач право на ошибку, можно ли верующему судиться с врачами?

Также в номере:

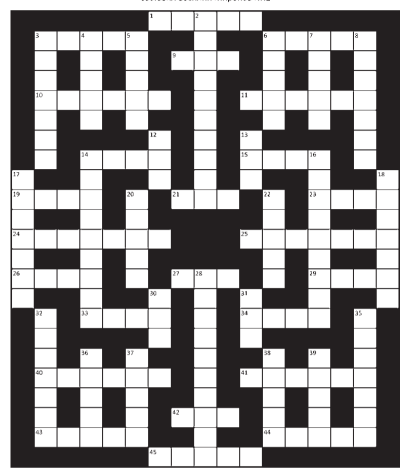
- Прививки: вред польза?
- Гомеопатия: мистика, шарлатанство или малоизученый метод?
- Может детство, проведенное в стенах монастыря, быть понастоящему счастливым?
- НЕСКУЧНЫЙ САД

- У тех, кто делает первые шаги в Церкви, смерть Сына Божия на кресте обычно вызывает много вопросов: кто принес жертву, кому, для чего? Неужели невозможно было без нее обойтись?
- Преподобный Симеон Новый Богослов христианин-максималист.
- Что делать, если женщине смертельно надоела рутина домашних дел?
- Борис Гребенщиков о своем отношении к жизни и творчеству. Смог ли сам музыкант разобраться, кто он — буддист или православный?
- Как правильно выбрать школу.
- Карьера и вера: уволили что дальше?
- Иконография Иоанна Предтечи. Тел. для заказов: 8-017-255-55-19, 8-029-875-59-09

### По горизонтали:

- 1. Царь израильский, воцарившийся на престоле путем заговора и убийства Навата. (3 Цар. 15, 25-28)
  - 3. Спаситель мира. (2 Пет. 2, 20)
- 6. Высочайший ветхозаветный и новозаветный праздник. (Чис. 9, 2)
- 9. Что спросил Иисус, придя в страну Гадаринскую, у человека, одержимого нечистым духом? (Мк. 5, 9)
- 10. Горный массив, на одной из вершин которого остановился Ноев ковчег. (Быт. 8, 4)
- 11. Филистимлянка, предавшая Самсона. (Суд. 16, 18-20)
- 14. Ученик Иисуса, которому Он сказал: «...не пропоет петух, как отречешься от Меня трижды». (Ин. 13, 37-38)
- 15. Хриплые сопящие звуки, издаваемые лошадьми во время сна. (Иер. 8, 16)
- 19. Что приготовил царь израильский сирийским воинам по совету пророка Елисея? (4 Цар. 6, 23)
- 21. Дочь Авессалома, мать Асы царя Иудейского. (3 Цар. 15, 9-10)
- 23. Левит Мераритянин сын Иаазии, один из лиц, избранных жребием для служения в Доме Господнем. (1 Пар. 24, 27)
- 24. Царь, перед которым апостол Павел держал защитительную речь. (Деян. 26, 1-2)
- 25. Какой болезнью наказал Господь Мариам за упреки Моисею? (Чис. 12, 1-13)
- 26. Непримиримый враг евреев во времена Есфири. (Есф. 5, 9-14)
- 27. Куда бросили убитого Авессалома воины царя Давида? (2 Цар. 18, 17)
- 29. Место, у которого Самсон ослиной челюстью поразил тысячи филистимлян. (Суд. 15, 15-17)
- 33. Идущая от берега низкая и узкая полоса земли, на которую попал корабль с апостолом Павлом... (Деян. 27, 41)
- 34. Кого пас Моисей у своего тестя, когда явился ему Ангел Господень? (Исх. 3, 1-2)
- 40. Отец Годолии, усиленно старавшийся спасти жизнь пророка Иеремии. (Иер. 26, 24; 40, 16)
- 41. Имя спутника, сопровождавшего Товию во время путешествия в Раги Мидийские, который назвал себя Азарием. (Тов. 5, 1-9, 13; 12, 15)
- 42. Какую рыболовную снасть имел в виду Господь, спрашивая Иова о вылавливании Левиафана (морского чудовища)? (Иов 40, 20)
- 43. Сестра Матери Иисуса, присутствовавшая при Его распятии. (Ин. 19, 25)
- 44. Город, истребленный Богом. (Иер. 49, 18)
- 45. Заход солнца за линию горизонта. В это время умер царь израильский Ахав. (2 Пар. 18, 34)

составил Василий Миронов Nr.2



### По вертикали:

- 2. Место кровавых битв и сражений сил зла с Богом. (Откр. 16, 16)
- 3. Имя, данное Богом Иакову. (Быт. 35, 10)
- 4. Название месяца, в котором записаны приказания Мардохея Иудеям. (Ecф. 8, 9)
- 5. Гора, на которой Моисей получил Заповеди и Закон. (Исх. 19, 20; 20, 1-17)
  - 6. Римский прокуратор Иудеи. (Мк. 15, 1)
  - 7. Город Мелхиседека священника Бога Всевышнего. (Евр. 7, 1)
- 8. Языческая богиня, которой в старости поклонялся Соломон. (3 Цар. 11, 4-5)
  - 12. Один из потомков Гада, родоначальник поколения Ериева. (Быт. 46, 16)
- 13. Что отсек мечом Петр рабу первосвященника в Гефсиманском саду, когда пришли за Иисусом? (Мф. 26, 36-56)
- 14. Человек, принявший на себя тяжелый труд или лишения ради достижения высокой цели. (1 Кор. 9, 25)
  - 16. Жена Акилы, ученика и сотрудника апостола Павла. (Деян. 18, 2)
  - 17. Царь иудейский, сын и преемник Асы. (3 Цар. 22, 41-42)
  - 18. В каком селении жил Лазарь? (Ин. 11, 1)
  - 20. Ядовитая змея. (Быт. 49, 17)
- 22. Какие птицы приносили еду пророку Илии у потока Харава. (3 Цар. 17, 1-6)
- 28. Царь Салимский, встречавший Авраама после освобождения им Лота. (Быт. 14, 13-18)
- 30. Чем орошалась земля в первое время после ее создания Богом. (Быт. 2, 6)
  - 31. Орган обоняния, находящийся на лице человека. (Иез. 8, 17)
  - 32. Один из двенадцати малых пророков. (Авв. 1, 1)
  - 35. Город в Иудее родина Иисуса Христа. (Мф. 2, 1)
- 36. Головное священное украшение иудейского первосвященника. (Исх. 29, 6)
- 37. Военачальник, убивший по приказу царя Соломона его брата, претендовавшего на престол. (3 Цар. 2, 24-25)
- 38. Город, в котором был умерщвлен царь иудейский Амасия. (4 Цар. 14, 18-19)
  - 39. Сын Ефрафянина, победивший Голиафа. (1 Цар. 17, 4, 12, 41-54)





### Протоиерей Александр АВДЮГИН:

# «ПУСТЬ ВСЕ БУДУТ РАЗНЫМИ»

Что главное в посте? Как определить лично для себя меру поста? Почему нам так трудно подойти к посту творчески? Об этом — беседа с протоиереем Александром Авдюгиным, настоятелем двух храмов — Свято-Духова в селе Ребриково и храма-часовни св. прав. Иоакима и Анны в г. Ровеньки Луганской области, главным редактором православного портала svetilen.ru.

- Отец Александр, скажите, пожалуйста, что главное в посте?
- В пост главное соединить в себе «я» внутреннее и «я» внешнее
- Как это можно почувствовать?
- Симфонию внешнего и внутреннего? Когда достигаешь этой симфонии в душе, то все окружающие кажутся нормальными людьми. А когда симфонии нет начинается деление: этот такой, а этот такой... Если священник, к примеру, этой симфонии достигает, то все прихожане в ипостаси любимых пребывают, а когда симфонии нет, то тут же деление происходит: это клиросные, это бабушки при свечном ящике, это те, кто постоянно ходит, это те, кто два раза в месяц храм посещает и т.д.
- Как определить для себя меру поста?
- Каждый человек эксклюзив, поэтому и пост у каждого только свой. Определяешься сам, по опыту и силам, и советуешься со священником. У кого есть духовник тому проще, то, что он благословил, то и исполнять. Необходимо четкое сочетание духовного постового подвига и трудов повседневных, которые имеются у тебя и которые ты обязан совершать. Нельзя оправдывать нерадение на работе и безобразное отношение к своим обязанностям дома необходимостью более частой молитвы и прочими постовыми обязательствами.

Собственное решение о степени поста очень часто неисполнимо. «Я хочу провести пост вот так». Но мы обычно себе всегда планку поднимаем. Поэтому нужен совет священника. Благословляет — стремимся, не благословляет — планку опускаем ниже.

Ни в коем разе не общее правило для всех. Мы слишком разные. У нас у каждого своя мера, свой крест.

- Отец Александр, нужно ли читать на этикетках состав продукта? Ведь некоторые говорят, что это фарисейство, а некоторые, наоборот, скрупулезно осматривают покупки на предмет отсутствия следов молока в продуктах.
- Если человек решил провести пост телесный во всех отношениях глубокий и доскональный, то заглянуть на этикетку ничего не мешает. Но я своих прихожан никогда к этому не принуждаю. Наличие в ингредиентах продукта какой-то малой доли масла или молока — не страшно. Это не главное для поста. В пост вообще не надо акцентировать внимание на пище. Я считаю, что не должен православный человек вот так пунктуально относиться к тому, что написано в составе продуктов. Это уже фарисейство.
- Женщина после онкологического заболевания и прочих серьезных болезней подошла к священнику за благословением на послабление поста, так как врач предписал употреблять молочную пищу. Но священник сказал, что может развечто благословить на растительное масло и рыбу в пост. А ей нужно обязательно питаться молочным. И для нее пост превратился в неподъемную тяжесть. Но подойти к другому священнику с тем же вопросом уже неудобно вроде как послабление искать.
- Священников много, и каждый имеет какое-то свое видение, но, слава Богу, сегодня мы можем найти совершенно адекватных священников, которые восприни-

мают прихожан не как общую массу, а как конкретных личностей. В данном случае женщина попала к священнику, который воспринимает прихожан как безличностное стадо, где все должны быть одинаковы. Этакий постсоветский синдром. Ничего, даст Бог — приход его воспитает со временем. Если человек болеет — однозначно, пост должен быть в той мере, которую он может понести.

Не приведи Господь свести пост к вопросу пищи! Это никак не соответствует православию. Это вообще не православие. В конце концов, можно благословить этой женщине по болезни ее кушать все, а за время поста избавиться от какого-то греховного пристрастия или вредной привычки. Уделять же все внимание только вопросу потребления какой-то пищи — это неправильно.

- A что можно сказать человеку, который, несмотря на свою болезнь, хочет поститься в полную меру?
- У меня есть прихожанка, которая на ладан дышит, ее качает уже. Я, говорит, пощусь. Я кулак ей под нос: еще раз попостишься буду сам приходить к тебе домой и молочком поить. Спрашивает: какой бы мне, батюшка, пост придумать? А я ей придумал: с соседкой своей помирись! Она сразу за голову хватается, мол, невозможно это. В конце концов помирились. И молоко не помешало. Так что для спасения важнее молоко или мир?

Священник это должен видеть и больше внимания обращать на своих прихожан. Мы же, к сожалению, чаще стройками занимаемся, хозяйство приходское обустраиваем вплоть до того, что крыс по подвалам гоняем, то есть делаем то, что в Уставе церковном никогда не было,



да и нашей присягой священнической никак не предусматривалось. Будем заниматься прихожанами постоянно, а не в свободное от хозработ время — тогда все правильно поститься будут.

- Можно перед началом поста решить: вот я хочу побороть в себе такой-то грех?
- Например, я не буду смотреть остальные 185 серий вот этого сериала. Для наших женщин, особенно бальзаковского возраста, выключить телевизор на любимом сериале это кошмар. Или, к примеру, ежедневное обязательное сидение на скамеечке перед домом или подъездом с семечками и соседками. Попытайтесь отказаться! Для многих это большая проблема. А ведь в пост лучше это время книжке духовной отдать. И все, больше ничего не надо.

Естественно, это еженедельное (можно и чаще) посещение праздничных служб и служб воскресных. Надо решить: я в этот пост буду посещать все праздники, которые красным написаны в календаре. Или причащаться буду на каждой службе. Вот это будет пост. А то, что она выпьет стакан молока, потому что здоровье плохое и болячки одолели — в этом никакого греха совершенно нет.

- Если человек не может стоять всю службу, имеет ли смысл приходить на полчаса?
- Имеет. Единственно, надо так подгадывать, что если приходишь во время литургии, то хотя бы к Херувимской и побыть до конца. В конце концов, в каждом храме есть четкое определенное время службы, и можно приблизительно определить с точностью до 5-10 минут центр службы, ее кульминацию. Аналогично и со Всенощным бдением, у которого тоже есть центр — полиелей. Полчаса всего он занимает от силы, но ты был в самом центре этого Всенощного бдения, когда Евангелие читали, когда смог к праздничной иконе подойти, тебя освященным маслицем помазали. Дальше уже смотришь сам, по состоянию своего здоровья.

Я думаю, что нельзя человека распинать за то, что он полностью не выстаивает службу. Тем паче, если это в большом городе. Если ему

нужно отработать, потом добраться до храма, потом доехать домой, да еще и при неважном здоровье или в преклонные годы. Но это не должно стать системой! И, конечно, такое послабление ни в коем разе не может быть во время подготовки к Причастию.

- Как можно провести пост, чтобы не чувствовать, что он прошел впустую, что это была только диета?
- Я, например, тем прихожанам, которые мало читают, рекомендую прочесть что-то конкретное. Например, если человек только-только пришел в храм, я посоветую прочитать Нилуса. Не того, где Апокалипсис сплошной, а например, его первые книжки «На берегу Божьей реки» или «Великое в малом». Федченкова полезно и нужно читать. Письма преподобного Амвросия Оптинского хороши.

А для тех, кто немножко постарше в духовном плане, классикибогословы в стороне не должны остаться: Игнатий Брянчанинов, Феофан Затворник, толкования на Евангелие Гладкова, но только не литературу апостасийного характера, а что-нибудь духовнополезное и в то же время красивое и доброе.

Хорошие сборники жизнеописаний старцев издают в крупных наших монастырях. Патриархия следит за качеством выпускаемой у себя литературы. Вот только к провинциальным епархиальным издательствам надобно осторожно относиться, там, к сожалению, пока можно всякое встретить, вплоть до духовно вредного.

В пост можно и нужно чаще быть в церкви, чаще прибегать к Исповеди и Причастию. Но каждый эксклюзивен, у каждого может быть свое правило постовое. У меня, например, есть парнишка, которого детвора слушается с одного взгляда. Вот я ему советую во время поста больше детьми заниматься.

- Отец Александр, как Вы думаете, почему людям сейчас тяжело дается изменение меры поста для себя относительно тех правил, которые обычно указывают в календарях?
- Это советское. «Вы мне скажите, как поступать, я так и буду

действовать» — вот это до сих пор осталось. Для того, чтобы выветрить, надо лет сорок. Как Моисей сорок лет по Синайскому полуострову водил всю свою толпу, чтобы она забыла, что такое рабство, так и у нас — для избавления от стадного рефлекса и понятия, что мы всего лишь «винтики» и «шурупы» нужен не меньший срок. Надобно понять, что каждый — значимость и сокровище. У нас же пока вбита в головы система, что всем всё и вся нужно одинаково. Пока многим непонятно, почему Господь оставляет стадо и идет за одной овечкой и отчего Он за ней пошел-то, а девяносто девять бросил.

Стадный рефлекс действует. Как в магазин заходишь — все берут вот эти носки, и ты покупаешь, и уже, идя домой, думаешь: зачем они мне нужны? Они мне вообще не подходят. Но все брали — и я взял. Это у нас впиталось в кровь, и это очень долго нужно выводить. Одинаковые одежды, одинаковые авторы. Все читают Улицкую — и ты читаешь Улицкую. Подойдите к книжной полке, возьмите что-то, прочитайте пару абзацев, купите и читайте. Пусть вы ошибетесь, но это будет ваш выбор. А так все толпой покупают одно и то же. Я ничего не имею против Акунина, Марининой и т.д., но пока мы кинулись это читать, мы столько прозевали настоящих бриллиантов, прекрасных писателей. Они прошли мимо, потому что все читают Акунина, Маринину, Донцову и прочих немногих, но коллективноединых авторов.

- Страшно выделиться из толпы?
- Да. Вспомните первых наших поэтов начала двадцатого века. «Я сразу смазал карту будня, плеснувши краску из стакана». Он был один, который так сказал. Кому-то понравилось, кому-то — нет, но там была индивидуальность. По дватри человека организовывали свои группы. У нас два-три человека это ерунда, а вот две тысячи — это фактор и... мы все бегаем за Марининой или за Акуниным. Результат — серая толпа. Диск «Пинк Флойд» «Стена» — помните? Маршируют такие одинаковые молоточки. Так не должно быть. Пусть все будут разными.

Беседовала Мария Обушкина («Православие и мир»)



Сегодня уже, наверное, никому не кажется странным такое выражение: «Зачем нужна та дорога, если она не ведет к Храму?» Не только многие бабушки и дедушки, мамы и папы почувствовали необходимость в духовном образовании, без которого очень трудно плыть по житейскому морю. Совершенно другими глазами посмотрела сейчас на этот вопрос и современная школа. Например, несколько лет связывает Договор о сотрудничестве минскую школу № 123 и храм в честь святого апостола Андрея Первозванного, что в микрорайоне Серебрянка. А директор этой школы Зоя Николаевна Антипович недавно стала лауреатом Рождественской премии «Христианские традиции в культуре и образовании», которую вручил ей Митрополит Минский и Слуцкий Филарет.

# **3HAHIIE**

## кие неблаговидные поступки, тоже нарушает заповеди Божии, — и это

### называется в грехом!

### Аз, буки, веди...

Такое в жизни бывает: учатся ученики, а вместе с ними учатся и учителя. Когда преподаватель ИЗО Василиса Святославовна Поленкова начала вести в начальных классах кружок «Основы православной нравственности», она обратилась за помощью к отцу Димитрию (он тогда был дьяконом в Свято-Андреевской церкви).

— А вы просто придите с ребятами в наш храм, — неожиданно предложил отец Димитрий.

И вот ученики второго класса (многие тогда впервые в жизни) оказались в таинственном мире икон и свечей. Со всех сторон на них взирали лики святых, в глазах которых было столько доброты, что она разливалась вокруг как солнечный свет, как радуга.

А потом второклассники узнали, для чего люди ходят в церковь, кто такие святые и почему ангелы невидимы. Отец Димитрий посещал почти все занятия кружка, стал для Василисы Святославовны как палочка-выручалочка. Особенно ребятам нравилось слушать библейские истории. А затем Василиса Святославовна давала задание: нарисовать тот или иной сюжет. Получалось здорово! И главное запоминалось... Нравилось и беседовать с отцом Димитрием. О чем? О том, например, почему надо слушаться родителей и учителей, что это одна из заповедей Божиих. Нельзя обманывать и завидовать, потому что тот, кто совершает таРебята слушали внимательно. А для Вани Яковлева это было как повторение пройденного. Он уже не первый год ходит в воскресную школу при Свято-Георгиевском храме, где директором работает его мама; она еще поет в церковном хоре. Так что Ваня во многих вопросах церковной жизни человек «продвинутый», но хвастаться этим не любит. А вот объяснить что-то непонятное своим одноклассникам — всегда пожалуйста!

Сейчас эти ребята учатся уже в пятом классе. Оцень любят занятия в кружке. Многие ходят со своими родителями в церковь и не раз уже исповедовались и причащались.

- В кружке мы выучили молитвы к Господу и Пресвятой Богородице, рассказала Алина Петрашкевич. Перед контрольной работой прочитали в классе молитву, и все написали хорошо!
- Когда я готовилась к Причастию, то вспоминала свои грехи: кого обидела в школе или дома, как поленилась выучить урок, призналась Лиза Самкович. И решила, что я обязательно исправлюсь. Ведь я это сказала Богу!

Иван Яковлев сравнил занятия в кружке с изучением алфавита. Только буквы изучают для того, чтобы уметь читать и писать, а Закон Божий — чтобы уметь правильно жить...

### Имя дружины

ожно сказать, что пионерская дружина в школе №123 переживает сейчас второе рождение. Недавно у дружины появилось новое имя — святого благоверного князя Константина-Василия Острожского, который в XVI веке, когда на нашей земле силой насаждались униатство и католицизм, все свое влияние и богатство направил на защиту православной веры и просвещение христиан. Для белорусов имя этого святого — такой же символ, как имя святого благоверного князя Александра Невского для России.

Нет, пионерская дружина не отказалась одним махом от своих лучших традиций — а это и и тимуровская работа, и посадка деревьев, и сбор металлолома и макулатуры, но к ним прибавились и такие новые, как паломнические поездки по святым местам, помощь храму. В пионерском уголке в каждом классе лежит житие святого князя Константина-Василия. Каждый ученик, прочитав его, может задуматься: а что доброе я могу сделать для бабушки и дедушки, для мамы и папы, для родной школы, для страны?..

В прошлом году летом пионеры жили в палаточном лагере под Логойском и помогали батюшке в строительстве церкви в честь святителя Николая Чудотворца. Ездили с подарками, с песнями в Ратомку в детский приют, чтобы порадовать больных ребятишек. Пионеры

часто встречаются и беседуют со священником Владимиром из Свято-Андреевского храма, просят благословение на свои добрые дела. Выпускают они и школьную газету «ПеньОК», у которой девиз — «Не будь деревянным!» Как рассказал координатор газеты, педагог-организатор Евгений Юшко, темы им подсказывает школьная жизнь. А она очень интересная! Но обязательно в каждом выпуске страничка, посвященная православным праздникам, рубрики — «С днем рождения», «Учитель глазами учеников», «Школьный критик», «Лидер месяца».

— Раньше наша школьная газета писала о конкурсах, типа «мисс» и «мисочки», празднике Хеллоуин... Стыдно даже об этом вспоминать!

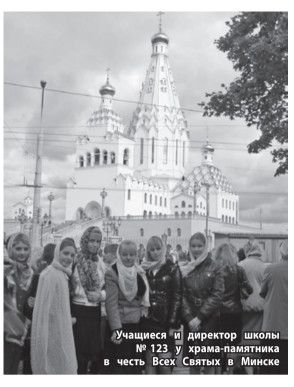
— Получается, что новое имя вашей пионерской дружины изменило содержание газеты?

— И не только! Изменились мы сами. В школе за последние несколько лет не отмечено ни одного правонарушения. Ребята стали вежливее, аккуратнее, культурнее. Это отмечают не только учителя, но и родители. А наша пионерская дружина — она выросла в три раза! Впервые в этом учебном году она пополнилась четвероклассниками сразу на сто пионеров! Ребята хотят быть пионерами, потому что это снова стало интересно.

### Сердце школы

Есть в школе и свой духовный и образовательный центр — кабинет Православной культуры, с музейной экспозицией и реликвиями.

— Это сердце нашей школы, — говорит Зоя Николаевна Антипович. — Все собиралось по крупицам. Иконы, старые книги, церковная утварь. Бабушка одного из учеников подарила музею «Псалтирь» середины XIX века. А учительница Татьяна Радкевич связала крючком икону святителя Николая Чудотворца. Здесь ребята беседуют с батюшкой. Здесь, как в храме, звучит молитва, и душа наполняется благоговейным чувством. И кабинет постоянно пополняется новыми экспоната-



ми, которые ребята привозят из паломнических поездок, которые передают родители и прихожане храма: книгами, альбомами, открытками, фотографиями.

— Зоя Николаевна, сегодня часто говорят о молодежи как о потерянном поколении.

— А кто в этом виноват? Мы сами и виноваты! Современные СМИ навязывают молодежи культ денег и потребительских ценностей. Компьютерные игры, которыми заражено сейчас большинство подростков и детей, отрицательно воздействуют на их психику. Уже давно говорилось о том, что это как мина замедленного действия. Мы очень надеемся на тот образовательный проект по духовнонравственному воспитанию учащихся на православных традициях, который реализуется в нашей школе. Думаю, что мы находимся на правильном пути!

Аеще мне запомнилось азбучное послание, которое директор школы любит повторять перед своими учениками и учителями. Это напутствие оставили нам создатели славянской азбуки святые равноапостольные Мефодий и Кирилл:

— Я знаю буквы, письмо — это достояние. Трудитесь усердно, миряне, как подобает разумным людям, постигайте мироздание. Несите слово убежденно — знание есть дар Божий. Дерзайте, вникайте, чтобы сущего свет постичь!

Валерий КАСТРЮЧИН



## Алфавит <mark>ДУХОВНЫЙ</mark>



Бог наказывает человека не потому, что Ему [якобы] доставляет удовольствие причинять ему скорбь [букв. «уничтожать», «уничижать» — ред.]. Причины наказания лежат в области Божественной целесообразности (домостроительства) бытия мира; две самые очевидные из них — это (1) посредством наказания исправить грешника и наставить его на путь спасения и (2) показать другим, к чему приводит греховная жизнь.

Святитель Николай СЕРБСКИЙ

Бог есть существо неограниченно великое, всесовершенное, Создатель и Воссоздатель человеков, полновластный Владыка над человеками, над Ангелами, над демонами, над всею тварью, видимой и невидимой. Это понятие о Боге научает нас, что мы должны предстоять перед Богом с молитвой в глубочайшем благоговении, в величайшем страхе и трепете, устремляя к Нему все внимание наше, сосредоточивая во внимании все силы ума, сердца, души, отвергая рассеянность и мечтательность как нарушение внимания и благоговения, как нарушение правильности в предстоянии Богу, правильности, настоятельно требуемой величием Бога.

### Святитель Игнатий БРЯНЧАНИНОВ

Богу никто не может ни порицанием повредить, ни славословием доставить большую славу, но Он всегда остается в своей славе, не возвеличиваясь от славословий и не умаляясь от хулений; и те из людей, которые прославляют Его по достоинству, — впрочем, никто не может прославлять Его по достоинству, а только по своей силе, — получают себе пользу от этого славословия. Те же, которые хулят и уничижают Его, вредят собственному спасению. Изречение «кто бросает камень вверх, бросает его на свою голову» (Сир. 27, 28) сказано о богохульниках.

Святитель Иоанн ЗЛАТОУСТ

# ВОПРОШАЮЩИМ ОТВЕЧАЕМ

### КАК МОЛИТЬСЯ?

Расскажите, пожалуйста, как возникли молитвы? Кто авторы молитв? Обязательно ли молиться на церковнославянском языке? Можно ли молиться своими словами (изменять тексты молитв)? Имеет ли значение где молиться? Молиться нужно вслух или про себя? Как молиться при посещении храма? Допустимо ли «наговаривание молитв» на воду, а потом ее употребление?

### Пранник Анатолий, г.п. Шарковщина

Уважаемый Анатолий, благодарю Вас за вопросы. Вы интересуетесь тем, без чего не может быть настоящей христианской жизни. Ваши вопросы о молитве могут показаться кому-то чрезвычайно простыми, но именно простые вопросы вызывают наибольшее затруднение в ответе.

### 1. Как возникли молитвы? Кто авторы молитв?

Ошибочно было бы предполагать, что существуют специалисты по сочинению молитв на разные случаи жизни. Молитва — это живое общение с Господом. «Сама молитва есть возникновение в сердце нашем одного за другим благоговейных чувств к Богу» — объясняет святитель Феофан Затворник. В общецерковное употребление входят молитвословия подвижников христианской жизни — как восприятие их доброго опыта Богообщения.

## 2. Обязательно ли молиться на церковнославянском языке?

Наверное, можно сказать — необязательно. Но если на этом остановиться, то получится, что мы себя обворовываем. Богослужение в Русской Православной Церкви ведется на церковнославянском языке в его весьма позднем и весьма русифицированном изводе, но неизменно придерживаясь древней формы. Так же к богослужебным текстам относятся греки, немцы, французы и другие народы, которые для передачи важности и высоты смысла используют во время молитвы слова, вышедшие из повседневного употребления, чтобы подчеркнуть важность произносимого. Проблема выбора — молиться или не молиться на церковнославянском языке — не в том, что он непонятен и требует усилий для понимания. А в том, что просто необходимо прилагать усилия для чтения и понимания этого языка. Ведь в нем содержится богословский смысл того, что мы слышим на богослужении или читаем дома в «Молитвослове».

## 3. Можно ли молиться своими словами (изменять тексты молитв)?

Нужно. Одно не исключает другого, более того, и молитвословия, составленные святыми, могут претворяться в свои собственные.

«Навыкаем мы молиться по Молитвенникам, — молясь посредством готовых молитв, переданных нам Господом и святыми отцами, преуспевшими в молитве. Но на этом одном останавливаться не должно; надо далее простираться и, навыкнувши умом и сердцем обращаться к Богу со стороннею помощию, надо делать опыты возношения к Нему и своего собственнаго, доходить до того, чтоб душа сама своею, так сказать,

речью вступала в молитвенную беседу с Богом, сама возносилась к Нему, и Ему себя открывала и исповедывала, что есть в ней и чего желательно ей. Ибо как из сосуда — переполненного — сама собою изливается вода, так из сердца, посредством молитвословий исполнившегося святых чувств, сама собою начнет исторгаться своя к Богу молитва», — так наставляет нас святитель Феофан Затворник.

### 4. Имеет ли значение где молиться?

Молится можно везде. Но относиться к этому нужно серьезно, ведь молитва это — время, посвященное общению с Богом. Хорошо, когда есть время стать и, как написано в молитвослове, в начале утренних молитв привести свои мысли и чувства в порядок, а затем приступить к молитве. Особенно важно молиться в храме за общим богослужением.

### 5. Молиться нужно вслух или про себя?

Важно иметь и ту и другую практику. Когда семья или просто близкие люди собираются для молитвы, — естественно, нужно молиться вслух. Если же Вы можете кого-то привести в смущение, стать соблазном для другого человека — очевидно, что лучше молиться про себя.

### 6. Как молиться при посещении храма?

Храм — это не только дом молитвы. Это место особого присутствия Христа, Который пребывает в Святых Дарах на престоле в алтаре. Поэтому входить в церковь, выходить из нее и стоять в ней следует с благоговением. Входя, мы осеняем себя крестным знамением.

Войдя в храм, мы подходим к иконе, стоящей на столике (аналое) посреди храма, вновь осеняем себя крестным знамением и прикладываемся к иконе. Это так называемая праздничная икона. Она изображает событие из Священной истории или святого, память которого в этот день совершается. Мы можем, по нашему желанию, ставить свечи к иконе праздника или к любой другой иконе, находящейся в храме, молясь при этом о себе или о своих ближних. Есть практика подавать записки о здравии и о упокоении для поминовения их за богослужением.

Самая важная служба из всех совершающихся в храме — литургия (в просторечии — обедня), а самый важный момент в ней — Таинство Евхаристии, во время которого совершается пресуществление Святых Даров. Во время Божественной литургии православные христиане причащаются Тела и Крови Господа нашего Иисуса Христа. Литургия — это время самой главной молитвы в жизни христианина.

## 7. Допустимо ли «наговаривание молитв» на воду, а потом ее употребление?

Молитва — это разговор с Богом. У Господа мы просим благословения на любое доброе дело, таким образом, мы освящаем и посвящаем Творцу наши надежды, время, свою жизнь. Осеняя крестом, благословляем пищу и питие. Во время богослужения используются различные вещества: вода — в день Богоявления, Крещения Господня; елей (масло) — во время соборования; хлеб и вино — в Евхаристии. Таким образом, через природу видимого мира Господь благодатно действует для укрепления наших духовных сил, обновления человека, исцеления от греха. Христианин может участвовать во всех Таинствах Православной Церкви, принимая эту благодатную помощь Божию. Поэтому не следует изобретать что-либо еще. Можно попасть в различные искушения, которые не принесут

ничего хорошего. Нужно доверять Богу, с благодарностью прибегать к участию в церковном Богослужении и, конечно же, не оставлять посильного домашнего молитвенного правила.

Уважаемый Анатолий, надеюсь, мне удалось ответить на Ваши вопросы. Хочу также дать добрый совет: не пренебрегайте общением с местным духовенством. Ведь именно в живой беседе с пастырем, окормляющим Ваш приход, Вы сможете услышать не только ответы на интересующие Вас вопросы, но и получить рекомендации, как лучше приступить к деятельной духовной жизни.

> С уважением, протоиерей Александр ЛЕДОХОВИЧ

## О НАШИХ НЕБЕСНЫХ ПОКРОВИТЕЛЯХ

Я хотел бы побольше узнать о небесной покровительнице моей жены — мученице Зое, память которой совершается 31 декабря и 15 мая.

Синяков Николай, г. Орша

**7** важаемый Николай! Дело в том, что в году есть три дня, когда празднуется память святой Зои. Но это не одна и та же подвижница! 31 декабря празднуется память мученицы Зои, которая пострадала за Христа в Риме при императоре Диоклетиане около 287 года. 15 мая — память святых мучеников Еспера, его супруги Зои и их сыновей Кириака и Феодула, которые пострадали во II веке, в гонение Адриана (117-138 годы). 26 февраля совершается память еще одной Зои — преподобной, которая жила в V веке и последние годы провела в монастыре святой Павлы (Вифлеем).

Дорогие читатели, будьте внимательны! Если в церковном календаре дважды, трижды или более раз приводится имя святого, которое совпадает с Вашим, не спешите делать вывод, что это одна и та же личность и праздновать свои именины несколько раз в году. Сначала уточните, кто это: преподобный, святитель, мученик или преподобномученик и так далее.

Затем обратите внимание на даты жизни или смерти святого. Они указываются далеко не в каждом церковном календаре, поэтому нужно найти такое издание, где они есть. В случае если даты совпадают (как это часто бывает у новомучеников, пострадавших в 1937-38 годах), можно заглянуть в конец календаря, там обычно имеется список святых, в котором можно уточнить фамилию святого или наименование местности, где он жил или служил в сане священника, иеромонаха, епископа. Это бывает крайне важно, когда Вы хотите узнать житие или найти икону святого с таким распространенным именем, как Иоанн или Николай. Святых с такими именами насчитывается даже не десятки, а сотни!

Но есть и такие святые, память которых празднуется более одного раза в году. Это святитель Николай Чудотворец, преподобный Сергий Радонежский и прочие.

Подготовила Елена НАСЛЕДЫШЕВА

### Книжная полка

Книга «Настоящая любовь. Тайны любви до брака и в браке» (издательство «Дар», Москва, 2009 год) — это попытка раскрыть законы настоящей любви, рассказать о секретах счастливой семейной жизни, а также предостеречь читателя от возможных ошибок в построении отношений. В книге — непридуманные истории реальных людей, которые коммен-



тируют священники, психологи и писатели. Составитель — Дмитрий Семеник — известный писатель, один из создателей семьи тематических сайтов, помогающих найти выход из самой трудной жизненной ситуации. Каждый читатель сайта может поделиться историей из своей жизни: предостеречь от ошибок, рассказать о том, как ему удалось решить проблемы. Там же публикуются комментарии психологов, советы священников, интервью людей, добившихся в жизни успеха. Кроме сайта «Заговор.ру» (zagovor.ru), давшего материал для книги, в эту семью входят сайты «Настоящая любовь» (realove.ru), против самоубийства — «Победишь.py» (pobedish.ru), о том, как пережить расставание «Пережить.ру» (perejit.ru), и о том, как быть, когда умер близкий человек «Мемориам.ру» (memoriam.ru).



# ВАРШАВА

7 марта

В Польше противники абортов решили применить новую шоковую тактику пропаганды своих взглядов, разместив на одной из улиц Познани огромный рекламный щит с изображением Гитлера, сообщает польское издание «Газета выборча». Польские активисты поместили портрет фюрера рядом с фотографиями окровавленных человеческих эмбрионов и сопроводили надписью «Аборты для полек ввели при Гитлере 9 марта 1943 года». Длина билборда составила 200 метров. По мнению организаторов акции, приуроченной к Международному женскому дню, «мягкая тактика в борьбе с абортами больше не работает».

Власти Польши при поддержке Католической Церкви ввели практически полный запрет на аборты в 1993 году, однако, по данным правозащитных организаций, ежегодно в Польше делается 180 тысяч нелегальных абортов, число легально прерванных не превышает 300.

### лондон

В попытке вытеснить христианство из жизни страны во имя политкорректности обвиняет британское правительство бывший архиепископ Кентерберийский лорд Джордж Кэри. Лорд Кэри призвал всех христиан Британии крепко стоять за свою веру: «Если христианин будет вести себя как тряпка, то пусть не удивляется, что к нему относятся соответствующим образом. Нам, действительно, пора возвращаться в жизнь общества».

Бывший духовный лидер англикан также выразил озабоченность в связи со всевозрастающим давлением на церковные школы, согласился с введением ограничений на эмиграцию в Британию и подверг критике

развитие исламского образования в стране.



### Паломнический отдел Минской епархии приглашает совершить паломничество

### Беларусь:

**20–21.03** Брест, Хмелево 28.03 Жировичи, Сынковичи 4.04 Барань, Жодино

11.04 Слуцк, Микашевичи, Туров 17.04 Богуши, Крево, Гольшаны 18.04 Полоцк, Логойск 10.04 Заславль, Раков, Воложин 25.04 Жировичи, Сынковичи

### Россия и Украина:

19-22.03 Святыни Москвы

25-30.03 Владимир, Муром, Дивеево

2-5.04 Вырица, Санкт-Петербург

2-5.04 Смоленск-Орша

**9–12.04** Орел, Задонск, Елец

272-11-96 272-06-45

### Зарубежье:

9-16.05, 10-17.06, 8-15.07 Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) (авиа) 18.05-27.05 Греция-Италия

**17–25.05.2010** Прага-Бари-Рим-Вена (авто) 6-22.06, 18.06-4.07, 30.06-16.07 Болгария

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

### ВОСЬМАЯ ВЫСТАВКА «ВЕРБНЫ КІРМАШ»

D ыставочное общество «Экспофорум», Белорусская Православная ООО «Экспосервис» проводят 8-ю предпраздничную духовно-просветительскую выставку-ярмарку «Вербный кирмаш», которая состоится с 20 по 27 марта по адресу: г. Минск, ул. Козлова, 3 (Дворец искусств).

В информационно-просветительской программе: лекции, беседы, встречи со священниками; презентации, семинары, показы видеофильмов; мастер-классы по звонарному и декоративно-прикладному искусству; выступления церковных хоров и звонарей, воскресных школ и детских коллективов; художественные и фотовыставки, выставки народного творчества.

Время работы: 20-26 марта: с 10.00 до 20.00; 27 марта: с 10.00 до 19.00.

Адрес организатора: 220021 г. Минск, ул. Челюскинцев, 15 Телефон/факс: 8-017-273-72-98, 299-82-99, сайт: pravoslav-expo.by

### ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

### Радио

### 1 канал

### Каждую среду и четверг

### 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- иерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г.п. Чисть).

### 13 марта, суббота

### 8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

• Обзор февральских номеров газеты «Царкоўнае слова».

### «Сталіца» (72,89 FM)

16.00 «Христианская энциклопедия»

### 14 марта, воскресенье 7.30 «Духовное слово»

- Проповедь на воскресное Евангельское чтение (Мк. IX, 17-31; Мф. IV, 25 - V, 12) протоиерея Геннадия Михеткина.
- О преподобном Иоанне Лествичнике (память 14 марта).

Православное интернет-радио «София» слушайте на сайте radiosofia.by

Круглосуточно

### Телевидение

### 13 марта, суббота

### 1 канал (БТ)

### 7.05 «Існасць»

• О традициях минской Школы звонарей.

### 14 марта, воскресенье

### «Лад»

#### 7.00 «Благовест»

- О святынях Полоцкого Спасо-Евфросиниевского монастыря.
- 160-летие Свято-Покровского храма в г. Дзержинске. Репортаж об освященнии престола.
- Продолжение сюжетов «Святые криницы Беларуси».

### 7.25 «Мир вашему дому»

Ведущий — иерей Павел Сердюк (г. Минск)

• О вреде зависимостей: курение и наркотики.

#### OHT

### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

- Великопостная молитва святого Ефрема Сирина. Часть 1.
  - В программах возможны изменения.

Наталья, 45 лет, менеджер из Минска, для Будем знакомы! создания семьи познакомится с серьезным образованным мужчиной православного ве-

роисповедания. О себе: хочу создать семью для творческого созидания, служения Господу. Разведена, дети взрослые, самостоятельные, живут отдельно.

Звоните: тел. 3158851 (Велком), 9083818 (Лайф).

Пишите: KZOG@tut.by.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 5500.

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі

выдаецца па благаславенню Яго Высокапраасвяшчэнства

. Мітрапаліта

. Мінскага і Слуцкага

ФІЛАРЭТА,

Патрыяршага Экзарха

ўсяе Беларусі

Галоўны рэдактар

Харытонаў Андрэй Юр'евіч

Заснавальнік: Мінская епархія

Беларускай Праваслаўнай Царквы,

220004, г. Мінск, вул. Вызвалення, 10

Беларуская праваслаўная

газета «Царкоўнае слова» № 11; 12 сакавіка 2010 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0150475 ад 25.02.2009 г. Заказ № 238 Нумар падпісаны да друку 9 сакавіка 2010 года.

### Зарэгістравана

Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь, Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 1175 от 29.01.2010.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

### **БЛАГОДАРИМ** ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

Каждый месяц редакция получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного спонсора, мы выходим в свет благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска. Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

Nº 3015000004189 филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603,

ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@anitex.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

В подписном каталоге с. 46