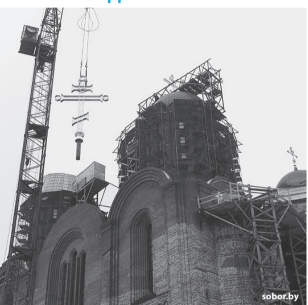
# сакавіка Беларускі праваслаўны штотыднёвік. 12 (354), 2009 г. Выдаецца з красавіка 1992 года.

15 марта

# В МИНСКЕ ОСВЯЩЕН И УСТАНОВЛЕН ПОСЛЕДНИЙ НАДКУПОЛЬНЫЙ КРЕСТ КОНКАФЕДРАЛЬНОГО СОБОРА





осле литургии состоялось освящение ■ и поднятие пятого креста на купол минского собора в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость». Чин освящения совершил Митрополит Минский и Слуцкий Филарет. После поднятия купола в конференц-зале прихода состоялась пресс-конференция, посвященная окончанию очередного этапа строительства собора. Как сообщил настоятель прихода протоиерей Игорь Коростелев, четыре креста были изготовлены на пожертвования прихожан, а расходы на изготовление пятого креста взяло на себя издательство Белорусского Экзархата.

#### ЧЫТАЙЦЕ Ў НУМАРЫ:

#### **К НАРОДУ** нужно идти

«Деятельность Церкви теперь нужно оценивать не только по числу храмов и монастырей, но и по влиянию, которое Церковь оказывает на жизнь людей и общества», — сказал Патриарх Кирилл, выступая с докладом при посещении Тульской епархии.

#### БУДАЎНІК ГАРАДОЎ І ЦЭРКВАЎ

Святы князь Расціслаў (у хрышчэнні Міхаіл) з'яўляецца адным з выдатных дзяржаўных і царкоўных дзеячаў сярэдзіны XII стагоддзя. Князь Смаленскі, вялікі князь Кіеўскі, ён яшчэ пры жыцці заслужыў вялікі аўтарытэт і павагу сярод народа, а за асаблівую багалюбнасць яго называлі Набожным.

## достучаться до души

Епископ Артемий 25 октября 2001 года совершил освящение церкви в честь преподобного Серафима Саровского на территории ИК-11. Эта служба положила начало ежемесячному проведению Божественной литургии на территории колонии. За время существования православной общины многие осужденные приняли крещение, искренне уверовали в Господа, изменили образ жизни.

каждого осужденного

#### Календарь

#### 22 марта

#### воскресенье

**Неделя 3-я Великого поста, Крестопоклонная. 40 мучеников Севастийских**; священномучеников Михаила, Алексия, Димитрия, Сергия, Сергия пресвитеров и Николая диакона, преподобномучеников Иоасафа, Наталии и Александры; Албазинской иконы Божией Матери «Слово плоть бысть».

Литургия Василия Великого

Утр. — Ев. 7-е, Ин., 63 зач., XX, 1-10. Лит. — Евр., 311 зач., IV, 14 — V, 6. Мк., 37 зач., VIII, 34 — IX, 1. Мчч.: Евр., 331 зач., XII, 1-10. Мф., 80 зач., XX, 1-16.

#### 23 марта

#### понедельник

**Седмица 4-я Великого поста.** Мучеников Кодрата, Киприана, Дионисия, Анекта, Павла, Крискента, Дионисия, Викторина, Виктора, Никифора, Клавдия, Диодора, Серафиона, Папия, Леонида и мучениц Хариессы, Нунехии, Василиссы, Ники, Гали, Галины, Феодоры и иных многих. На 6-м часе: Ис. XIV, 24-32. На веч.: Быт. VIII, 21-IX, 7. Притч. XI, 19-XII, 6.

#### 24 марта вторник

Святителя Софрония, патриарха Иерусалимского; святителя Евфимия, архиепископа Новгородского; преподобного Патрикия исповедника; священномученика Пиония, пресвитера Смирнского; мученика Епимаха; святителя Софрония, епископа Врачанского.

На 6-м часе: Ис. XXV, 1-9. На веч.: Быт. IX, 8-17. Притч. XII, 8-22.

#### 25 марта среда

Преподобного Феофана исповедника, Сигрианского; святого Александра исповедника, пресвитера; праведного Финееса; святителя Григория Двоеслова, папы Римского; преподобного Симеона Нового Богослова; Лиддской нерукотворной (на столпе) иконы Божией Матери.

Литургия Преждеосвященных Даров

На 6-м часе: Ис. XXVI, 21 — XXVII, 9. На веч.: Быт. IX, 18 — X, 1. Притч. XII, 23 — XIII, 9.

#### 26 марта четверг

Святителя Никифора, патриарха Константинопольского; священномученика Николая пресвитера; священномученика Григория пресвитера; священномученика Михаила пресвитера; мученика Савина; мучеников Африкана, Публия и Терентия; мученика Александра; мученицы Христины Персидской.

На 6-м часе: Ис. XXVIII, 14-22. На веч.: Быт. X, 32 — XI, 9. Притч. XIII, 20 — XIV, 6.

#### 27 марта

#### пятница

Преподобного Венедикта Нурсийского; святителя Феогноста, митрополита Киевского и всея России; благоверного великого князя Ростислава-Михаила Киевского и Смоленского; святителя Евсхимона исповедника, епископа Лампсакийского; Феодоровской иконы Божией Матери. Литургия Преждеосвященных Даров

На 6-м часе: Ис. XXIX, 13-23. На веч.: Быт. XII, 1-7. Притч. XIV, 15-26.

#### 28 марта суббота

Мученика Агапия и с ним мучеников Пуплия, Тимолая, Ромила, двух Александров, двух Дионисиев; священномученика Алексия пресвитера; священномученика Михаила пресвитера; священномученика Александра, иерея в Сиде; мученика Никандра.

#### Поминовение усопших

Евр., 313 зач., VI, 9-12. Мк., 31 зач., VII, 31-37. За упокой: 1 Кор., 163 зач., XV, 47-57. Ин., 16 зач., V, 24-30.

## Неправильно по-прежнему воспринимать приход как место, куда люди приходят сами

Святейший Владыка подчеркнул, что история Русской Церкви в дореволюционное время, а также в годы советской власти содействовала формированию определенных стереотипов пастырской деятельности: «До революции Церковь была государственной, во главе ее был император. Церковь пользовалась многими привилегиями, но могла действовать лишь настолько, насколько это соответствовало пониманию властей и государственной политике. Народ в стране был православный: абсолютное большинство людей было связано с Церковью, хотя бы один раз в год они причащались. Поэтому одной из главных задач Церкви было строить храмы, чтобы столь многочисленные православные верующие могли посещать богослужения. Задача заключалась в том, чтобы построить храм, организовать приходскую жизнь, дабы люди могли приходить на службу, не преодолевая большие расстояния. Так сформировалась идея прихода. Само это русское слово подразумевает, что люди в храм приходят. Сформировался и определенный образ действий священника: он находится в храме и ждет, когда к нему придут прихожане. И поскольку почти все были верующими, раз в неделю в церковь приходило немалое число людей. Такая схема функционировала в рамках замечательной во многом традиции, которая предполагала практически абсолютную религиозность народа. Но потом произошла революция, начались гонения на веру, были закрыты храмы и монастыри, народ был оторван от Церкви. Люди приходили в эти дни в немногочисленные открытые храмы, чтобы помолиться. Многие не могли приходить открыто, так как опасались, другие же, несмотря ни на что, посещали церковь. И храмы были переполнены, что опять создавало иллюзию некоего благополучия, а ведь на самом деле общество было во многом оторванным от веры и Церкви».

Когда же наступили новые времена, одной из первых задач Церкви было строительство и восстановление храмов, и многое за прошедшие 20 лет было сделано, подчеркнул Святейший Патриарх. При этом до настоящего времени сохраняется традиция воспринимать храм как место, куда люди сами находят дорогу: «Каждый священник считает, что главная его задача заключается в том, чтобы совершать богослужение и проповедовать. Предполагается, что народ придет и заполнит эти храмы. Пока это еще происходит во многом еще и потому, что у нас храмов недостаточно, особенно в крупных городах. Ведь для того, чтобы вести пастырскую работу, нужно знать свою паству. А разве возможно знать всех прихожан в храме Христа Спасителя в Москве? ...Священнику необходимо знать своих прихожан, а для этого должно умножиться количество храмов. Но чтобы во все эти храмы пришел народ, требуются действия и с нашей стороны».

Святейший Владыка подчеркнул, что неправильно по-прежнему воспринимать приход как место, куда люди приходят сами. Он напомнил, что, согласно статистике, почти 80% населения крещено в православной вере, 60% респондентов заявляют, что считают себя православными. «Где оставшиеся 20%? Они крещены, но в церковь не ходят и не заявляют, что они православные. Из 60% православных в среднем по стране постоянно в храмы ходят не больше 10%. Ну, а где же остальные 70% принявших Крещение?» — ставит вопросы Предстоятель Русской Церкви.

«Конечно, в какие-то моменты жизни многие люди приходят в храм — на очень большие праздники или если нужно крестить детей, венчаться. Когда проис-

#### ∓царкоунае № слова

# К НАРОДУ НУЖНО ИДТИ

«Если ядром приходской жизни будет богослужение и молитва, а вокруг него будет формироваться образовательная и социальная деятельность, то приходы у нас станут центрами не только богослужебной, но и общественной жизни»,

Одним из первых визитов Святейшего Патриарха Кирилла стал визит в Тульскую епархию. В ходе встречи с местным духовенством 12 марта 2009 года Предстоятель поделился размышлениями о различных аспектах жизни Церкви, о пастырской работе в современных условиях

Согласно статистике, почти 80% населения кре-

щено в православной вере, 60% респондентов

заявляют, что считают себя православными. «Где

оставшиеся 20%? Они крещены, но в церковь не

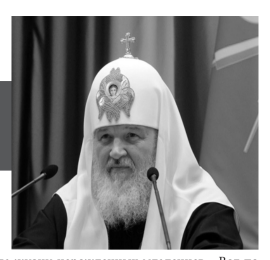
ходят и не заявляют, что они православные. Из

60% православных в среднем по стране посто-

янно в храмы ходят не больше 10%. Ну, а где же

остальные 70% принявших Крещение?» — ставит

вопросы Предстоятель Русской Церкви.



ходят какие-то важные общественные события, число людей, посещающих церковь, возрастает. Однако это не постоянные прихожане храмов. Поэтому возникает вопрос: как же сделать, чтобы эти 80% крещеных людей или хотя бы 50% населения приходило в храм?» — сказал Святейший Патриарх Кирилл.

# Деятельность Церкви теперь нужно оценивать не только по числу храмов и монастырей, но и по влиянию, которое Церковь оказывает на жизнь людей и общества

«Вот сегодня в Тулу приехал Патриарх, и кафедральный собор во время богослужения был переполнен, — сказал Первосвятитель в продолжение речи к священнослужителям епархии. — Такая картина создает ощущение благополучия. Но это очень опасная иллюзия: в Туле полмиллиона населения, и если хотя бы 60% из них называют себя православными, то сколько человек должны были прямо или косвенно принять участие в нашей общей молитве? Никаких храмов не хватило бы. Поэтому первое, что мы должны сегодня с вами понимать, — картина не такая благополучная, как нам

кажется». Это неблагополучие острее всего ощущают священники на бедных и малолюдных деревенских приходах, подчеркнул Святейший Владыка.

Он также напомнил присутствующим о появляющихся время от времени публикациях, в которых проводится мысль, что Русская Церковь сегодня об-

рела очень сильное положение в обществе, открылось много монастырей и приходов. При этом поднимается вопрос, почему же в стране не сокращается количество разводов и абортов, почему не все благополучно с общественной нравственностью, почему не снижается число преступлений. «Разве в советское время тему общественного благополучия или неблагополучия связывали с Церковью? Нет. Потому что в сознании общества Церковь была лишь местом, где люди встречаются и вместе молятся, но к обществу, к жизни народа в сознании большинства людей Церковь не имела никакого отношения, — отметил Святейший Патриарх Кирилл. — Однако за последние 20 с лишним лет произошло, может быть, самое главное: люди начали связывать свою жизнь, свое благополучие, нравственное здоровье страны с Русской Православной Церковью. Какая же колоссальная теперь на нас ответственность!» По мысли Святейшего Владыки, деятельность Церкви теперь нужно оценивать не только по числу храмов и монастырей, но и по влиянию, которое Церковь оказывает на жизнь людей и общества, в том числе и в таких сферах, как профилактика преступности, сохранение семей, защита жизни нерожденных младенцев. «Вот по каким показателям мы должны сегодня оценивать свою деятельность, иначе общество разочаруется в Церкви. У нас с вами была скидка на наше неблагополучие, на нашу тяжелую историю: Церковь была ослаблена десятилетиями гонений; семинарий и храмов не хватало. И сейчас еще мы не решили эти вопросы, у нас по-прежнему остается проблема недостатка храмов, священников, но сегодня общество уже ожидает от Церкви большего».

«Конечно, мы все уповаем на помощь Божию, и Господь должен нам помочь, мы ведь еще очень слабые: не хватает священников, к тому же нужно повысить общий уровень богословского образования, чтобы каждый священнослужитель умел сопрягать свои богословские знания с реальной пастырской работой, чтобы каждый священник понял, что богословие — это не отвлеченные знания, но то, что ему жизненно необходимо, ибо в противном случае он не сможет дать правильного ответа на вопрошания людей. Нам многое еще нужно сделать и большой путь пройти», — сказал Святейший Патриарх Кирилл.

Он рассказал о том, как в начале 90-х годов в ходе бесед с некоторыми зарубежными представителями инославного мира ему приходилось слышать вопросы: вот теперь вы свободны, но ведь у вас нет ни семинарий, ни школ, ни духовенства, ни храмов, — как вы сумеете сделать все, что вы хотите сделать? Ответ был таков: «По-человечески

мы с этими задачами справиться не можем, но разве за 2000 лет существования Церкви она справлялась со своими задачами, опираясь только на человеческие силы? Да от Церкви тогда ничего не осталось бы! Господь всегда помогал. Вот и сейчас надежда на Hero».

## Если мы сегодня хотим научить наш народ, то должны пойти к нему

Однако Бог приклоняет Свою милость в ответ на наши усилия, напомнил Святейший Владыка: «Не приклонится милость к священнику, который считает, что он должен ждать, пока к нему народ придет, что его служение должно замыкаться только в пределах храма, что все остальное его не касается. Поэтому мы должны очень серьезно воспринять удивительные слова Господа, которыми завершается Евангелие от Матфея: Шедше научите вся языки, крестяще их во имя Отца и Сына, и Святого Духа (Мф. 28. 19). В семинариях во время занятий по экзегетике мы обращали внимание на фразу «крестите во имя Отца и Сына, и Святого Духа», толковали эту часть текста, но никогда не обращали внимание на слово «идите» — идите и научите все народы. Спа-

ситель не сказал ученикам: сидите там, в Галилее, к вам придут люди, вы крестите их, и все будет в порядке. Он велел: идите и научите. Если мы сегодня хотим научить наш народ, то должны пойти к нему».

Обратившись к теме стратегии миссионерской и пастырской работы, Святейший Патриарх Кирилл подчеркнул: «Во-первых, мы должны помнить, что ничего не получится без нашей горячей веры и духовной жизни, без любви к людям. Никакое красноречие, никакие технологии, никакие деньги не помогут нам в нашем служении, если мы сами пусты». Он напомнил, что, например, у западных христиан есть и блестящее образование, и большие финансовые средства, и прекрасные миссионерские методики, но у них пустые церкви, их христианство оказалось на задворках западного общества. «Не нам судить других, мы о себе должны думать, но, размышляя об этом опыте, должен сказать, что главная причина такой ситуации — утрата реальной духовной жизни, без которой слово пастыря не убедительно», — подчеркнул Патриарх Кирилл.

Для того чтобы идти к людям и говорить с ними, нужно иметь внутреннюю силу, а внутренняя сила связана с реальным религиозным и молитвенным опытом, отметил Предстоятель Русской Церкви. «Сила слова всегда связана с силой молитвы, — свидетельствует Святейший Патриарх. — Священник не может проповедовать, используя какие-то схоластические приемы и схемы... Душа человека откликается на проповедь, когда он чувствует, что священник, говорящий нечто, сам это пережил. Если вы говорите от своего опыта, если это ваши мысли, соединенные со святоотеческими творениями, со словом Божиим, — то ваше слово становится убедительным».

Именно поэтому, подчеркнул Святейший Владыка, сегодня самым важным приоритетом является внутренняя духовная, молитвенная жизнь: «Тогда мы будем сильными, тогда Господь приклонит к нам милость, тогда, выходя за пределы храма, мы будем убедительны для нашего народа».

Говоря о направлениях миссионерской работы, Патриарх выразил убеждение, что основной точкой приложения сил должна быть школа. Он назвал важным приоритетом воспитание молодежи.

Святейший Патриарх Кирилл напомнил расхожее выражение о том, что за молодыми будущее, отметив при этом: «Однако нельзя говорить, что одно поколение имеет какие-то преимущества перед другим — ценность человеческой души от возраста не зависит. Неправильно считать, что ценность души молодого человека больше, чем ценность души человека, находящегося перед лицом смерти. И в этом смысле подрастающее поколение пред лицом Божиим не обязательно будет более ценным, чем поколение предыдущее». Тем не менее, подчеркнул Первосвятитель, важно нести слово о Христе молодым именно для того, чтобы изменилась жизнь народа, поэтому работа с детьми и молодежью является приоритетной.

## «Мы должны помнить о тяжелых и неправильных обстоятельствах нашей церковной жизни, которые в какой-то мере привели к трагедии революции»

До революции в каждом классе преподавался Закон Божий, отметил Патриарх Кирилл, обращаясь к духовенству Тульской епархии. Он поведал, как его отец, который родился в 1907 году и в школу пошел еще до революции, рассказывал, что дети на занятия бежали наперегонки, потому что тот, кто первым входил в класс, имел право зажечь лампадку перед иконой: «Устраивались целые соревнования — школа-то была далеко от дома, в нескольких километрах. И детишки зимой в тулупчиках и валенках бежали к школе, чтобы зажечь лампаду. Это было в 1916 году. А через несколько лет эти подросшие дети участвовали в закрытии и разрушении храмов, сбрасывании крестов с куполов».

Это означает, что пропаганда, которая обрушилась на этих детей, оказалась сильнее того, что делала Церковь, сказал Святейший Патриарх Кирилл. «Вот поэтому мы должны помнить и об этих тяжелых и неправильных обстоятельствах нашей церковной жизни, которые, может быть, в какой-то мере привели к трагедии революции, — заявил он. — Поэтому сегодня важно не только формально прийти и встретиться с молодежью — нужно научиться вести правильный разговор с молодыми людьми. Это не всегда легко дается духовенству, в том числе и в силу того, что священники заняты на приходах, они действительно ведут большую пастырскую работу. Поэтому очень важно привлекать мирян к работе с молодежью».

Очень важно организовать обучение мирян, считает Святейший Владыка. И в этом смысле учительский корпус обладает очень большим потенциалом, потому что многие из учителей готовы работать с представителями молодого поколения, им только нужно дать соответствующие знания, подчеркнул Патриарх.

Если ядром приходской жизни будет богослужение, а вокруг него будет формироваться образовательная и социальная деятельность, то приходы станут центрами не только богослужебной, но и общественной жизни

Среди задач, которые нужно решать на уровне прихода, идя навстречу людям, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл назвал социальное служение, работу с одинокими людьми.

«Мы должны понять, что не только суббота, воскресенье и праздники — рабочие дни для священника», — сказал Святейший Патриарх. А почему бы не оставить понедельник для встреч с одинокими пожилыми людьми, вторник — для встреч с молодежью, в среду, например, — с молодыми людьми, которых называют «неблагополучными», предложил он.

«Если ядром приходской жизни будет богослужение и молитва, а вокруг него будет формироваться образовательная и социальная деятельность, то приходы у нас станут центрами не только богослужебной, но и общественной жизни», — подчеркнул Предстоятель Русской Православной Церкви.

«Кто-то, может быть, скажет, что все это фантазии, у нас-то сейчас все иначе. А разве не фантазией казалось восстановление храма Христа Спасителя, открытие Киево-Печерской лавры, Валаамского монастыря? Все то, о чем мы говорим с вами, — не фантазии, а реальность. Больше того, это некий план нашей работы. Мы должны идти по этому пути, если хотим действительно влиять на жизнь нашего народа, если хотим, чтобы «статистические православные» превратились в реальных православных, чтобы вместе с этим превращением изменилась к лучшему жизнь наших людей», — заявил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

Говоря о принципах организации прихода, Патриарх, в частности, сказал: «У нас сейчас практически не существует «двадцаток», как было раньше, хотя сама идея приходского ядра очень хорошая. Но можно было бы иметь попечительский совет при приходе, в котором принимали бы участие представители местной интеллигенции, учительства, бизнеса, кто-то из местных властей. Попечительский совет должен собираться не только для того, чтобы решать какие-либо финансовые вопросы, — он должен заботиться о приходе, об организации миссионерской работы, работы с молодежью».

#### «Мы никогда ничего не решим, если будем ждать указаний из Москвы или из епархиального центра»

Приходские активы необходимы, поскольку священнику самому не справиться со столь большим объемом работы, уверен Патриарх Кирилл. Он напомнил, что в штатном расписании небольшого прихода есть только

«... Мы должны очень серьезно воспринять уди-

вительные слова Господа, которыми завершается

Евангелие от Матфея: Шедше научите вся языки,

крестяще их во имя Отца и Сына, и Святого Духа

(Мф. 28. 19). В семинариях во время занятий

по экзегетике мы обращали внимание на фразу

«крестите во имя Отца и Сына, и Святого Духа»,

толковали эту часть текста, но никогда не об-

научите все народы. Спаситель не сказал учени-

кам: сидите там, в Галилее, к вам придут люди,

вы крестите их, и все будет в порядке. Он велел:

идите и научите. Если мы сегодня хотим научить

ращали внимание на слово «идите» -

наш народ, то должны пойти к нему».

священник. Там, где приход побольше, есть также диакон, псаломщик, регент.

По мысли Его Святейшества, православный приход должен строиться таким образом: священник, диакон, если нужно — регент, псаломщик, а также катехизатор и социальный работник, которые работали бы не в качестве добровольцев, но получали бы зарплату. «Для того, чтобы организовать работу, нужен специалист. Вот почему перед нашими учебными заведениями сегодня стоит задача подготовки не только священников и богословов, но и церковных социальных тружеников, образовательных работников — катехизаторов», — сказал Предстоятель и подчеркнул, что подготовка актива, который профессионально работал бы на уровне прихода, — важный вопрос повестки дня.

«Для того, чтобы в масштабах Церкви решить эту задачу, понадобится очень много времени, но мы никогда ничего не решим, если будем ждать указаний из Москвы или из епархиального центра. Я глубоко убежден в том, что каждый архиерей будет поддерживать такого рода начинания настоятелей приходов, монастырей», — сказал Предстоятель Русской Православной Церкви.

#### Всякая ли монашеская обитель является центром духовной жизни?

Особое внимание Святейший Патриарх Кирилл уделил монастырям. Отметив, что в настоящее время в Русской Православной Церкви насчитываются сотни мо-

нашеских обителей, он сказал: «Монастыри — очень важные центры духовной жизни. Благочестивый народ наш устремляется в монастыри, чтобы получить духовную поддержку. И я думаю, что во многом благодаря монастырям меняется атмосфера в Церкви и в обществе. Но всякая ли монашеская обитель является центром духовной жизни? Для меня это большой вопрос. Я имею личный опыт управления епархией

жизни».

и могу сказать, что далеко не в каждом монастыре в полной мере можно увидеть духовное благополучие. Очень часто монастырское начальство стремится к тому, чтобы решить какие-то материальные вопросы, — многое необходимо восстановить, построить, отремонтировать, позолотить, насыпать дорожки, посадить цветы, устроить подсобное хозяйство. Все это нужно, но очень важно, чтобы монашествующие люди не превращались просто в работников, когда исполнение хозяйственных послушаний затемняет самое главное — духовную жизнь человека. Поэтому работа в монастырях по воспитанию молодых монашествующих и послушников очень важна, и у нас есть прекрасные примеры такой работы. Но, к сожалению, повсеместной заботы о духовном состоянии монашествующих мы не

имеем. Поэтому считаю большой и важной задачей

Церкви усилить духовную составляющую монастырской

Очень важно, чтобы насельники монастырей получали богословское образование, подчеркнул Святейший Патриарх. «Приезжаешь иногда в монастырь, спрашиваешь: сколько насельников закончили семинарию — оказывается, меньшинство. Спрашиваешь иеромонаха, почему не хочет идти в семинарию. А он отвечает: «Да зачем она мне нужна, эта семинария?» У него нет потребности в богословских знаниях, а отсутствие этих знаний порождает различного рода предрассудки. Мы знаем, что иногда из монастырей проистекают какие-то совершенно чудовищные, опасные для жизни Церкви идеи. В этом

нет ничего нового — и в древности тоже часто ереси шли из монастырей, и у истоков еретических движений древности были ревностные монахи, архиереи, даже Константинопольские патриархи. Поэтому правильное духовное и богословское образование монашествующих, и, что самое главное, — реальный опыт духовной жизни во многом являются залогом процветания Церкви, ее духовного здоровья, здоровья всего нашего общества».

## **Церковь должна быть объединяющим началом для народа**

В завершение Святейший Патриарх Кирилл сказал: «Если оценивать всю историю России, то можно отметить, что время, в которое мы живем, — особенное. У Церкви никогда не было таких возможностей, она никогда не была такой свободной. Сегодня очень хорошо складываются отношения Церкви и государства; взаимоуважительно, без попыток вмешиваться в дела друг друга, выстраивается диалог, и это очень важно для решения тех задач, которые стоят перед страной».

Патриарх подчеркнул, что Церковь должна понимать важность общего состояния общества, хранить единство народа, содействовать преодолению разделений. Сегодня очень многое разделяет людей — имущественные, социальные, национальные, религиозные, партийные факторы. «Очень много соблазнов и поводов для разделений, но Церковь должна быть объединяющим началом для

народа, — заявил Святейший Патриарх Кирилл. — Мы не должны быть ни с правыми, ни с левыми, мы — со своим народом. Мы должны содействовать преодолению различных разделений, снятию конфронтационных настроений, которые могут усиливаться сейчас в связи с экономическим кризисом».

Предстоятель Русской Православной Церкви выразил уверенность, что Россию не может поколебать никакой экономический кризис: «Но дай Бог, чтобы эти вре-

менные экономические трудности не были использованы для провокации политических разделений в стране, для создания новых напряжений. Сейчас Россия нуждается в спокойном времени для духовного, экономического и политического развития. И Церковь не может быть в стороне; мы должны помогать нашему народу сохранять спокойствие, помогать людям, которые попадают в трудные экономические положения добрым словом, а может быть, и делом».

- идите и

От того, какой будет Русская Церковь, во многом зависит облик России, сказал Святейший Патриарх и подчеркнул: «Так было всегда: попытались уничтожить Церковь — практически уничтожили страну. Опыт нашей жизни в XX веке показывает, что происходит, когда Церковь уходит с общественной сцены, когда она перестает влиять на жизнь народа, — страна, по крайней мере, применительно к России, исчезает, что и произошло с исторической Россией. Поэтому, я думаю, что мы должны значительные свои силы употреблять в том числе и для того, чтобы сохранять мир, согласие в нашем обществе, единство нашего народа».

«Дай Бог Отечеству нашему процветание, дай Бог, чтобы Церковь наша восходила от силы к силе, а залогом этого является ваша работа, ваше служение», — сказал Святейший Патриарх Кирилл, напутствуя участников встречи.

Патриархия.ru





# ВЕЛИКИЙ ПОСТ Александр ШМЕМАН В НАШЕЙ ЖИЗНИ

Мы посещаем церковные службы, постимся и молимся в определенное время, но всем этим мы еще не исчерпываем постный подвиг. Для того, чтобы все это было действенным и плодотворным, требуется еще поддержка всей нашей жизни. Другими словами, требуется известный «образ жизни», который не был бы противоположностью посту, не раздваивал бы наше существование.

Окончание, начало в № 10-11

#### ВЕЛИКОПОСТНЫЙ ОБРАЗ ЖИЗНИ, БЫТ

прежние времена в православных странах само Вобщество создавало великопостную атмосферу жизни совокупностью обычаев и навыков, как личных, так и коллективных, создававшей то, что так хорошо выражается русским словом «быт». В течение Великого поста все общество подчинялось известному ритму жизни, правилам, которые постоянно напоминали отдельным членам этого общества о Великом посте. В России, например, постоянно напоминал об этом особый великопостный звон церковных колоколов; театры были закрыты, прекращались великосветские приемы. Сами по себе эти внешние правила, конечно, не могли возбудить в человеке покаяния и направить его на более активную религиозную жизнь. Но создавалась известная великопостная атмосфера, которая облегчала личное, индивидуальное усилие. Мы слабы, нам необходимы внешние напоминания, символы, знаки. Конечно, всегда есть опасность, что внешние символы сами по себе будут сочтены совершенным и достаточным соблюдением поста и, вместо того чтобы напоминать о Великом посте, заслонят его истинный смысл и значение. Мы уже упоминали об этой опасности, говоря, что внешние обычаи и правила могут подменить настоящий личный подвиг. Однако, при правильном подходе, видишь, что эти обычаи являются как бы передаточным ремнем, соединяющим духовный подвиг со всей совокупностью жизни.

ы не живем в православном обществе, и поэто-′
■му общественная жизнь в наши дни не может создать великопостной атмосферы. Мир, окружающий нас, мир, к которому мы принадлежим, не меняется Великим постом. Поэтому от нас требуется новое усилие, необходимо еще раз обдумать религиозную связь между внешней и внутренней жизнью. Духовная трагедия секуляризма, обмирщенности нашей цивилизации в том, что они вталкивают нас в подлинную религиозную шизофрению: деление жизни на две части — религиозную и светскую, без какой-либо связи между ними. Поэтому для замены внешних символов и напоминаний в наши дни требуется особенное духовное усилие. Схематически это усилие можно рассматривать, во-первых, по отношению к нашей домашней жизни и, во-вторых, по отношению к жизни нашей вне дома.

Вправославном мировоззрении домашняя жизнь, применение христианских принципов в ежедневной жизни. Основы христианского мировоззрения закладываются в нас именно дома, в быте и духе семейной жизни. Не в школе, даже не в церкви, а в семье образуется то мировоззрение, которое вначале может быть даже бессознательным, но, в конце концов, становится решающим фактором всей нашей жизни. Старец Зосима в «Братьях Карамазовых» Достоевского говорит: «... ибо нет драгоценнее воспоминаний у человека, как от перво-

го детства». Этими воспоминаниями спасен человек на всю жизнь. Очень важно, что говорит он это, вспоминая, как мать водила его к литургии Преждеосвященных Даров, вспоминая красоту этой службы, неподражаемую красоту великопостного напева «Да исправится молитва моя яко кадило пред Тобою...» В наших церковных школах проводится теперь замечательная работа по религиозному образованию детей; но она очень мало что может сделать без домашней, семейной основы этого образования. Что же должно и может быть сделано Великим постом в домашней, семейной жизни? Так как невозможно сказать сразу обо всем, что случается в семье, я остановлюсь на одном пункте.

тез всякого сомнения, все согласятся с тем, что  $\mathbf{D}$ семейный образ жизни радикально изменился под влиянием радио и телевидения. Наша жизнь переполнена информацией о событиях в мире. Не нужно никуда выходить или выезжать, чтобы знать, что делается на свете. Весь мир постоянно в пределах нашего достижения. И мало-помалу элементарный опыт внутренней жизни, красота этого мира, просто исчезает из современной культуры. А если не телевидение, то музыка: музыка перестала быть тем, что слушаешь; она превратилась в какой-то музыкальный фон разговоров, чтения, занятий и т. д. Эта постоянная необходимость в музыке изобличает неспособность современного человека наслаждаться тишиной, воспринимать ее не как что-то отрицательное, как отсутствие чего-то, но именно как условие для всякого настоящего присутствия. Если христиане прежних времен жили по большей части в мире тишины и молчания, дававших им возможность полностью сосредоточиться на внутренней жизни, то современные христиане должны делать особые усилия, чтобы получить хотя бы существенно нужное молчание и тишину, необходимые для соприкосновения с высшей реальностью. Таким образом, проблема радио и телевидения в течение Великого поста — это не побочный вопрос, а в некотором смысле вопрос духовной жизни и смерти. Надо понять, что невозможно делить нашу жизнь между великопостной светлой печалью и переживанием модного фильма или спектакля. Эти два переживания несовместимы, и одно из них окончательно уничтожает другое. Однако, очень вероятно, что последний модный фильм скорее одолевает светлую печаль; обратное может произойти только с приложением особых усилий. Поэтому первый великопостный обычай, который можно предложить, это решительное прекращение слушанья радио и телевидения Великим постом. В данном случае мы не смеем предложить совершенный пост, но хотя бы аскетический, который, как мы уже говорили, прежде всего означает перемену «диеты» и воздержание. Например, ничего нет дурного в том, чтобы продолжать следить за передачей информации, или серьезной программы, обогащающей нас духовно и интеллектуально. Но что должно быть прекращено постом — это прикованность к телевизору, растительное существование человека,



прикованного к экрану, пассивно поглощающего все, что ему показывают. Когда я был ребенком (это было до появления телевидения), моя мать обычно запирала рояль на первой, четвертой и седьмой неделе Великого поста. Это сохранилось в моей памяти ярче, чем длинные великопостные богослужения, и даже теперь, если я слышу музыку, передающуюся по радио постом, это оскорбляет меня почти как кощунство. Это личное воспоминание служит только иллюстрацией того, какое впечатление производит в детской душе внешнее решение, сознательно принятое взрослыми. Речь здесь идет не просто об отдельном обычае или правиле, но о живом опыте, оберегающем время Великого поста, о котором надо все время помнить, чтобы не потерять, не исказить, не нарушить его. Но здесь, так же, как и при употреблении постной пищи, одно воздержание недостаточно: оно должно иметь свой положительный

ишина, созданная отсутствием светского шума, ■ нарушаемая только допустимой передачей новостей, должна быть заполнена положительным содержанием. Душа наша питается молитвой, но разум тоже нуждается в пище; именно разум современного человека подвержен непрестанной долбежке телевизора, радио, газет, иллюстрированных журналов и тому подобное. Мы предлагаем добавить умственное усилие к чисто духовному. Мы пренебрегаем столькими шедеврами, столькими замечательными плодами человеческой мысли, воображения и творчества только потому, что гораздо легче и проще, вернувшись с работы домой, уставши физически и умственно, включить телевизор или погрузиться в совершенную пустоту иллюстрированного журнала. Было бы хорошо заранее наметить для себя программу для Великого поста. Составить заранее список полезных книг, которые надо было бы прочитать. Нет необходимости, чтобы все эти книги были религиозного содержания. Не все люди призваны быть богословами. Но в лучших произведениях литературы заложено столько богословских мыслей, а все, что обогащает наш разум, всякий плод настоящего творчества благословляется Церковью и, правильно воспринимаемое, приобретает духовную ценность. В предыдущей главе я говорил о том, что четвертое и пятое воскресенья поста посвящены памяти двух великих учителей христианской духовной жизни: святого Иоанна Лествичника и преподобной Марии Египетской. Надо понять, что в образе этих двух святых Церковь явно указывает нам, что постом она ждет от нас обогащения нашего духовного и умственного внутреннего мира. Чтение и духовное размышление могут помочь нам обрести этот внутренний мир и его радость. Современный секулярный мир не дает нам вкусить этой радости, настоящего призвания человека, проявляющегося во внутреннем, а не во внешнем мире; но без этой радости, без понимания Великого поста как пути в глубину нашего человеческого существа, Великий пост теряет свое значение.

Кроме того, какое значение мог бы иметь Великий пост в течение долгих часов, проводимых вне дома, во время наших разъездов, когда мы сидим за своим столом на работе, занимаемся исполнением профессиональных обязанностей, встречаемся с коллегами или друзьями? Тут нельзя дать никакого определенного рецепта, но можно привести некоторые общие соображения и рассуждения. Во-первых, Великий пост — лучшее время, чтобы рассмотреть и взвесить невероятно поверхностный характер нашего отношения к людям, к вещам, к работе. «Относиться ко всему с улыбкой», «не принимать слишком близко к сердцу» — вот советы, ставшие на самом деле «заповедями», которым мы радостно подчиняемся, а означают они: не связывайте себя, не расспрашивайте, не углубляйте своих отношений с людьми;



дружественных отношений с людьми и полного к ним равнодушия; думайте обо всем с точки зрения материальной выгоды, прибыли, повышения; другими словами, будьте частью того мира, который постоянно употребляет великие слова «мир», «ответственность», «осторожность» и т. д., а на самом деле следует материалистическому принципу, по которому человек оценивается соответственно его заработку. Великий пост — время искания смысла: смысла моей профессиональной жизни с точки зрения призвания; смысла моих отношений с другими людьми; смысла дружбы; смысла моей ответственности в жизни. Нет ни работы, ни призвания, которые хотя бы понемногу не могли быть преображены, не с точки зрения большей производительности или лучшей организации, но с точки зрения человеческой ценности. Необходимо стараться углубить все наши человеческие отношения, потому что мы — свободные люди, которые стали (часто сами того не сознавая) рабами систем, постепенно уничтожающих все человеческое в мире. И если наша вера имеет какое-либо значение, она должна быть соотнесена с жизнью во всех ее сложностях. Множество людей думает, что необходимые перемены происходят в зависимости от революций, внешних перемен в условиях жизни. Но мы, христиане, должны доказать, что на самом деле все вытекает изнутри — от веры и жизни по вере. Церковь, когда она вошла в Греко-Римский мир, не призывала к революции, указывая на рабство. Но рабство стало невозможным под влиянием веры и новой оценки человека и всей жизни. Один святой — а здесь святой означает просто человека, относящегося серьезно к своей вере — больше может сделать, чтобы изменить мир к лучшему, чем тысяча напечатанных программ. Святой человек — единственный настоящий революционер в этом мире.



ОТКРОВЕННЕ Курс лекций НОАННА БОГОСЛОВА

Продолжение. Начало в №№ 1–11

Пророчества семи Церквам (2, 1 — 3, 21) Архимандрит Ианнуарий (ИВЛИЕВ)

Церковь в Филадельфии (3, 7-13)

7 И Ангелу Филадельфийской церкви напиши: так говорит Святый, Истинный, имеющий ключ Давидов, Который отворяет — и никто не затворит, затворяет — и никто не отворит:

8 знаю твои дела; вот, Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить ее; ты не много имеешь силы, и сохранил слово Мое, и не отрекся имени Моего.

9 Вот, Я сделаю, что из сатанинского сборища, из тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, но не суть таковы, а лгут, — вот, Я сделаю то, что они придут и поклонятся пред ногами твоими, и познают, что Я возлюбил тебя.

10 И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле.

11 Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего.

12 Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое.

13 Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам.

Тород Филадельфия, расположенный в 40 км юго-восточнее Сард, был назван так по имени своего основателя Аттала II Филадельфа (159-138 гг. до РХ). Этот маленький город часто разрушался землетрясениями.

Трем обетованиям эсхатологического спасения Церкви в стт. 8, 9 и 10 соответствуют три самообозначения Христа: Святой, Истинный (ср. «И возопили они громким голосом, говоря: доколе, Владыка Святый и Истинный, не судишь и не мстишь живущим на земле за кровь нашу?» Откр. 6, 10) и имеющий ключ Давидов. «Святой» — наиболее частое обозначение Бога в иудействе. Здесь оно перенесено на Христа. «Истинный» — обычный атри-

бут, характеризующий божественное бытие и действие (например, «И прошел Господь пред лицем его [Моисея, — прим. ред.] и возгласил: Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный...» (Исх. 34, 6); «Но Ты, Господи, Боже щедрый и благосердый, долготерпеливый и многомилостивый **и истинный»** (Пс. 86, 15)). В книге Откровения «истинными» и «верными» называются слова самой книги («И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны» (21, 5); «И сказал мне: сии слова верны и истинны; и Господь Бог святых пророков послал Ангела Своего показать рабам Своим то, чему надлежит быть вскоре» (22, 6)), а также Сам Христос «верный и истинный» («И Ангелу Лаодикийской церкви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия» (3, 14); «И увидел я отверстое небо, и вот конь белый, и сидящий на нем называется Верный и Истинный, Который праведно судит и воинствует» (19, 11)). «Истинным» Бог был назван в обетовании спасения Израилю: «и убьет тебя Господь Бог, а рабов Своих назовет иным именем, которым кто будет благословлять себя на земле, будет благословляться Богом истины; и кто будет клясться на земле, будет клясться Богом истины, - потому что прежние скорби будут забыты и сокрыты от очей Моих» (Ис. 65, 15-16). Этот титул как нельзя лучше подходит к данному посланию, которое содержит только похвалу и спасительные обетования Церкви. В том же месте Исаии (Ис. 65, 15) сказано, что рабам Божиим будет дано другое имя. Это повлияло на образ, использованный в обетовании побеждающему (3, 12). Самообозначение Христа как «имеющего ключ Давидов» напоминает о Ис. 22, 22: «И ключ дома Давидова возложу на рамена его; отворит он, и никто не запрет; запрет он, и никто не отворит». У Исаии речь шла о Елиакиме, которому вручается полномочие и ключ к царскому дворцу. Иоанн интерпретирует это

рибавим еще одно последнее замечание: Великий пост — это время, когда надо особенно следить за всем тем, что мы говорим. Мир наш неимоверно многоречив, мы постоянно утопаем в словах, которые утратили свое значение, а следовательно и свою силу. Христианство являет нам священное значение слова — этого воистину божественного дара. Наше слово обладает огромной силой, либо положительной, либо отрицательной. Поэтому мы будем судимы и за наши слова: «Говорю же вам, что за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда: ибо от слов своих оправдаешься и от слов своих осудишься» (Мф. 12, 36-37). Если мы обдумываем и взвешиваем наши слова, мы вновь осознаем их глубокий и священный смысл и понимаем, что иногда невинная шутка, необдуманно сказанная, может привести к самым бедственным результатам, может стать последней каплей, переполнившей чашу отчаяния человека и толкнувшей его на худшее. Но слово может быть и свидетельством. Случайный разговор через стол со своим коллегой может иногда лучше передать ему верный взгляд на жизнь, на других людей, на работу, чем формальная проповедь. Слово может заронить в душу возможность другого подхода к жизни, желание познания. Мы действительно не представляем себе, как мы постоянно влияем друг на друга словами, всем строем своей личности. И, в конце концов, люди обращаются к Богу не потому, что ктото смог дать им блестящие объяснения, но потому, что они увидали в Нем тот свет, ту радость и глубину, ту серьезность и любовь, которые одни обнаруживают присутствие и силу Божию в мире. аким образом, Великий пост,

как мы говорили в самом начале, это время, когда человек как бы вновь приобретает веру, но также и жизнь, в ее божественном значении, в ее священной глубине. Воздерживаясь от пищи, мы вновь узнаем ее вкус и научаемся получать ее от Бога с радостью и благодарностью. Сокращая развлечения, слушание музыки, ненужные разговоры и поверхностные рассуждения, мы вновь понимаем величайшую ценность отношений с человеком, с человеческой работой и с искусством. И понимаем мы все это, потому что мы просто снова поняли Самого Бога, потому что мы вернулись к Нему и в Нем ко всему тому, что Он дал по Своей бесконечной любви и милосердию.

И вот почему в Пасхальную ночь мы поем:

Ныне вся исполнишася света, Небо же и земля и преисподняя; Да празднует убо вся тварь восстание Христово,

В Нем же утверждается...

место мессиански. Речь у него идет о ключе не к дому, но ко граду Давидову, то есть к Новому Иерусалиму, о котором говорится далее, в 3, 12. Христос имеет власть принимать в небесный Иерусалим и исключать из него. Подобное в отношении воскресения мертвых сказано в 1, 18, где Христос говорит, что Он имеет «ключи ада и смерти».

Христос уже воспользовался своей «властью ключа». Об этом сказано в первом обетовании Филадельфийской Церкви (ст. 8). Он уже открылей доступ в совершенство народа Божия, хотя сама она имеет мало силы (ст. 8). В этом состоит награда за верность Христу, ибо, несмотря на враждебные нападки, Церковь открыто исповедала имя Христово.

Преследования, вынудившие Церковь к исповедничеству, исходят от иудеев, которых было много в городе. Упрек в их адрес почти буквально повторяет то, что уже было сказано о них в 2, 9 («...злословие от тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, а они не таковы, но сборище сатанинское»). Христос отказывает иудеям в названии «синагога (то есть собрание) Бога», ибо они, хотя и называют себя иудеями, таковыми не являются. Они служат сатане, и потому лжецы, и их собрание — «синагога сатаны». Однако забота Иоанна вовсе не об этих людях. Его интересуют христиане в Филадельфии, которым угрожает опасность со стороны этих «лжеиудеев». В своем втором обетовании (ст. 96) Иоанн воспроизводит заверение ветхозаветного пророчества, согласно которому языческие народы в конце времен притекут в Иерусалим, чтобы покориться народу Божию (ср. «Так говорит Господь: труды Египтян и торговля Ефиоплян, и Савейцы, люди рослые, к тебе перейдут и будут твоими; они последуют за тобою, в цепях придут и повергнутся пред тобою, и будут умолять тебя, [говоря]: у тебя только Бог, и нет иного Бога» (Ис. 45, 14); «И будут цари питателями твоими, и царицы их кормилицами твоими; лицом до земли будут кланяться тебе и лизать прах ног твоих, и узнаешь, что Я Господь, что надеющиеся на Меня не пос**тыдятся**» (49, 23) и т.д.). Ведь христиане, как и иудеи, претендуют на свою непрерывную преемственность от ветхозаветного народа Божия: «И придут к тебе с покорностью сыновья угнетавших тебя. И падут к стопам ног твоих все, презиравшие тебя. И назовут тебя городом Господа, Сионом Святого Израилева» (Ис. 60, 14). Иоанн использует спасительное обетование Ветхого Завета о паломничестве народов в том смысле, что теперь в Иерусалим притекут не только язычники, но также иудеи придут к истинному народу Божию

#### ФИЛАДЕЛЬФИЯ

Сейчас это город Алашехир — город в Западной Турции. Расположен восточнее Измира (Смирны) на 105 км. Население — около 40 000.

Город вплоть до турецкого завоевания носил название Филадельфия.

Основан царем Пергама Евменом II, который назвал город в знак любви к своему брату, который стал его преемником — Атталусу (159–138 гг. до РХ). Этот Атталус II своей лояльностью заработал прозвище «Philadelphos», буквально означающее «единственный, кто любит своего брата».

С 189 г. до н. э. до 133 н. э. город принадлежит Римской империи, а после падения Рима его преемнице — Византии. Во второй половине XIV века Филадельфия — независимый греческий город-государство. Взят войсками Баязида II во время правления Мануила II Палеолога в 1390 после долгого сопротивления, в то время как другие города Азии капитулировали. После этого переименован в Алашехир.

Через 12 лет она была захвачена Тимуром, который построил стену из трупов своих пленников. Фрагмент этого жуткого сооружения находится в библиотеке Кафедрального собора в Линкольне, Англия. Затем в 1402 г. город был вновь захвачен султаном Мурадом II.

Филадельфия была последней Византийской твердыней во внутренней малой Азии. Жившие здесь греки убежали из города в течение Первой мировой войны и создали Новую Филадельфию, в Греции.

Во время второй греко-турецкой войны город оккупирован войсками Греции с 1919 по 1922 гг.

Сохранились остатки византийской церкви.

За пределами Турции Алашехир сегодня известен сушеным виноградом сорта Султана.



и падут к стопам ног его. При этом, правда, он не говорит об обращении иудеев. Но, оглядываясь на все прошедшее, они поймут, что не они (ср. «Так как ты дорог в очах Моих, многоценен, и Я возлюбил тебя, то отдам [других] людей за тебя, и народы за душу твою» (Ис. 43, 4)), но христиане — возлюбленные Бога и Христа (ср. также «...Ему, возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своею...» (1, 56)).

Верность и выдержка Филадельфийской Церкви (ср. «Я, Иоанн, брат ваш и соучастник в скорби и в царствии и в терпении Иисуса Христа, был на острове, называемом Патмос, за слово Божие и за свидетельство Иисуса Христа» (1, 9)) будет вознаграждена. В третьем обетовании ей возвещается, что она будет сохранена от искушений последнего времени (ст. 10), которые охватят всю землю. Речь идет о решающей битве между Богом и сатаной, о времени зверя (гл. 13), которое будет предшествовать времени окончательного спасения. Сохранение Церкви в час (годину) бедствий и испытаний, скорее всего, подразумевает не то, что искушения ее совсем не коснутся, но что она получит силу выдержать их, как она уже и выдерживала их прежде (стт. 86, 10а). Иначе в ст. 11 не было бы сказано, что Церковь должна быть бдительной, чтобы, когда придет Христос, никто другой не получил вместо нее венца победителя. То есть уже дарованное спасение даже для этой образцовой Церкви не есть что-то неотъемлемое. Ей тоже еще предстоит испытание верности и годности.

Неотъемлемым спасение будет только в эсхатоне (от греч. Ёσχατον — «конечный», «последний» — жизни), в конце, как это подчеркивает обетование побеждающему (ст. 12). Побеждающий займет выдающееся место в Церкви, достигшей совершенства и спасения. Это показывает образ «столпа» в храме Божием. Здесь говорится о небесном храме, который поддерживают колонны (столпы). Подобно тому, как Апостолы почитались «столпами» («...узнав о благодати, данной мне, Иаков и Кифа и Иоанн, почитаемые столпами, подали мне и Варнаве руку общения, чтобы нам [идти] к язычникам, а им к обрезанным» (Гал. 2, 9); ср. «Итак вы уже не чужие и не пришель-

±Царкоўнае Слова



**Богу Иисусом Христом»** (1 Пет. 2, 5)) и несли на себе строе-

ние первоначальной Церкви,

«побеждающие» должны стать «столпами» в эсхатологическом

строении небесной Церкви спа-

сенных. Здесь, правда, может

возникнуть вопрос о небесном

храме. Дело в том, что в 21, 22 в

видении Небесного Иерусалима

сказано: «Храма же я не видел

в нем; ибо Господь Бог Вседер-

житель — храм его, и Агнец».

Противоречия здесь нет, так

как Иоанн и здесь и там ис-

пользует представление о храме

образно. В одном случае это

образ Церкви, эсхатологичес-

кого спасенного народа Божия.

В другом случае он говорит,

что на небе не может быть хра-

10

25 гадоў САБОРУ БЕЛАРУСКІХ СВЯТЫХ

27 сакавіка

ПАМЯЦЬ ДАБРАВЕРНАГА

ВЯЛІКАГА КНЯЗЯ РАСЦІСЛАВА СМАЛЕНСКАГА (†1167)

## БУДАЎНІК ГАРАДОЎ І ЦЭРКВАЎ

Святы Расціслаў заснаваў гарады Мсціслаў, Рослаў, Ізяслаў, Крычаў, Васільеў і іншыя. У 1136 годзе ён дамогся заснавання асобнай Смаленскай епархіі. Святы Расціслаў вылучаўся сярод сучаснікаў дзяржаўнай мудрасцю, строгай справядлівасцю, безумоўным паслушэнствам старэйшым, глыбокай павагай да Царквы і яе іерархіі. Для многіх пакаленняў ён стаў увасобленым носьбітам праўды і праведнасці.

вяты князь Расціслаў (у хрыш-∠чэнні Міхаіл) з'яўляецца адным з выдатных дзяржаўных і царкоўных дзеячаў сярэдзіны XII стагоддзя. Князь Смаленскі, вялікі князь Кіеўскі, ён яшчэ пры жыцці заслужыў вялікі аўтарытэт і павагу сярод народа, а за асаблівую багалюбнасць яго называлі Набожным. У гісторыю князь увайшоў як дзяржаўны дзеяч, заснавальнік самастойнага Смаленскага княства і дынастыі смаленскіх князёў, а таксама як міратворац, апякун і будаўнік храмаў і манастыроў. Паходзіў ён з сям'і вялікага князя Кіеўскага святога Мсціслава Вялікага (†1132, памяць 15/28 красавіка), братам яго быў святы князь Усевалад (Гаўрыіл) (†1138, памяць 11/24 лютага, 22 красавіка/5 мая і 27 лістапада/10 снежня).

Зімем князя Расціслава звязана ўмацаванне і ўзвышэнне горада Смаленска і Смаленскага княства, якое ўключала ўсходнія раёны сучасных Віцебскай і Магілёўскай абласцей. Да XII стагоддзя Смаленская зямля была часткай адзінай Кіеўскай дзяржавы. Пачатак яе палітычнай самастойнасці быў пакладзены ў 1125 годзе, калі святы князь Мсціслаў Вялікі, пераняўшы ад свайго бацькі, Уладзіміра Манамаха, кіеўскі вялікакняжацкі стол, аддаў Смаленск у трыманне свайму сыну Расціславу. Дзякуючы працы і подзвігам святога Расціслава, Смаленскае княства, якім ён правіў больш за 40 гадоў, дасягнула свайго росквіту, уключала гарады Оршу, Копысь, Лучын. Святы Расціслаў заснаваў гарады Мсціслаў, Рослаў, Ізяслаў, Крычаў, Васільеў і іншыя. Смаленская зямля забудоўвалася гарадамі і сёламі, упрыгожвалася храмамі і манастырамі, набывала ўплыў на агульнарускія справы.

У 1136 годзе святы Расціслаў дамогся заснавання асобнай Смаленскай епархіі, якой былі падараваны вялікія ўладанні. Статут князя Расціслава аб наданні даходаў на карысць епіскапіі згадвае воласці Смаленскага княства, размешчаныя на тэрыторыі сучаснай Беларусі — Копысь, Лучын, Басея, Мірачыцы, Вітрына, Прупой

(Слаўгарад), Крэчут (Крычаў). Першым яе епіскапам стаў Мануіл, пастаўлены ў сакавіку-маі 1136 года мітрапалітам Кіеўскім Міхаілам. Акрамя таго, 30 верасня 1150 года спецыяльнай граматай святы Расціслаў пацвердзіў перадачу Смаленскай кафедры Саборнай гары ў Смаленску, на якой стаяў кафедральны Успенскі сабор і іншыя епархіяльныя будынкі.

учаснікі высока ацэньвалі ицаркоўнае будаўніцтва князя Расціслава, асабліва тое, што «гэты князь Святую Багародзіцу будаваў у Смаленску». Гэтыя словы варта разумець не толькі ў сэнсе перабудовы і пашырэння пры князю Расціславе Успенскага сабора, узведзенага яго дзедам Уладзімірам Манамахам у 1101 годзе (перабудаваны сабор быў асвячоны епіскапам Мануілам 15/28 жніўня 1150 г., на Узнясенне). Князь Расціслаў быў будаўніком Царквы ў шырэйшым сэнсе: ён забяспечыў Смаленскі Успенскі храм матэрыяльна, ператварыўшы ягоз гарадскога сабора ў царкоўны цэнтр вялікай Смаленскай епархіі. Святы князь Расціслаў быў будаўніком Смаленскага крамля і Спаскага сабора Смядынскага Барыса-Глебскага манастыра, заснаванага на месцы забойства святога князя Глеба (†1015, памяць 5/18 верасня). Пазней яго сын Давід, верагодна, выконваючы жаданне свайго бацькі, перанёс на Смядынь з Кіеўскага Вышгорада драўляныя ракі святых Барыса і Глеба, у якіх іх мошчы знаходзіліся да перакладання ў каменныя ракі ў 1115 годзе.

Упяцідзесятыя гады XII стагоддзя святы Расціслаў быў уцягнуты ў працяглую барацьбу за Кіеў, якую вялі прадстаўнікі дзвюх мацнейшых княжых груповак — Вольгавічаў і Манамахавічаў. Хоць асноўным прэтэндэнтам на вялікае княжанне з боку Манамахавічаў быў дзядзька Расціслава Юрый Далгарукі, Смаленскаму князю, аднаму з самых магутных уладароў Рускай зямлі, нярэдка належаў вырашальны голас у вайсковым і дыпламатычным суперніцтве. З'яўляючыся для ўсіх адначасова небяспечным супернікам і жаданым

ма наподобие земного. Далее побеждающему обещается, что он станет собственностью Бога. Ибо он носит Его имя («И взглянул я, и вот, Агнец стоит на горе Сионе, и с Ним сто сорок четыре тысячи, у которых имя Отца Его написано на челах» (14, 1)). Как член совершенной Церкви святых, он принадлежит также граду Божию (носит имя града Божия). Этот город есть то место, где Бог непосредственно живет среди спасенных. Побеждающий будет иметь вечное гражданство в Новом Иерусалиме, который в конце времен сойдет с неба (ср. «И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего» (21, 2)). Новым для него будет также имя Христа (ср. «И увидят народы правду твою и все цари - славу твою, и назовут тебя новым именем, которое

нарекут уста Господа» (Ис. 62,

2)). В этом особая награда, так

как это имя сейчас знает только

Христос («[Он] имел имя на-

писанное, которого никто не

знал, кроме Его Самого» (19,

12)), оно даст побеждающему

власть, так как больше никто

этого имени не знает.

‡Царкоўнає слова

саюзнікам, ён аказаўся ў цэнтры падзей. На гэта, відаць, была воля Божая, таму што святы Расціслаў вылучаўся сярод сучаснікаў дзяржаўнай мудрасцю, строгай справядлівасцю, безумоўным паслушэнствам старэйшым, глыбокай павагай да Царквы і яе іерархіі. Для многіх пакаленняў ён стаў увасобленым носьбітам праўды і праведнасці.

асля смерці брата Ізяслава ў L1154 годзе святы Расціслаў на кароткі час стаў вялікім князем Кіеўскім, але валодаў Кіевам сумесна са сваім дзядзькам Вячаславам Усеваладавічам. Пасля смерці апошняга (у канцы таго ж года) ён вярнуўся ў Смаленск, саступіўшы Кіеўскае княжанне другому свайму дзядзьку — Юрыю Далгарукаму. Такім чынам ён ўхіліўся ад актыўнага ўдзелу ў кровапралітных княжых міжусобіцах. Другі раз ён стаў княжыць у Кіеве ў 1159 годзе і заставаўся вялікім князем да самой смерці (†1167). Народ сустрэў яго з вялікай радасцю. У гісторыі захаваўся факт раздачы князем вялікакняжай казны бедным, сабе ж ён узяў толькі залаты крыж, прывезены з Візантыі.

ады кіравання святога Рас-**L** ціслава прыходзяцца на адзін з самых складаных перыядаў у гісторыі Рускай Царквы. Старэйшы брат Расціслава князь Ізяслаў Мсціслававіч, прыхільнік аўтакефаліі Рускай Царквы, абраў вучонага манаха Клімента Смаляціча і загадаў паставіць яго мітрапалітта Кіеўскім і ўсяе Русі саборам рускіх епіскапаў, без благаславення Канстанцінопальскага Патрыярха. Гэта адбылося ў 1147 годзе. Руская іерархія ў асноўным падтрымала мітрапаліта Клімента і князя Ізяслава ў іх барацьбе за царкоўную незалежнасць ад Візантыі, але некаторыя епіскапы на чале з Ніфантам, свяціцелем Наўгародскім (памяць 8/21 красавіка), не прызналі аўтакефальнага рускага мітрапаліта і ўхіліліся ад зносін з ім, ператварыўшы свае епархіі ў своеасаблівыя самастойныя царкоўныя акругі. Так паступіў і епіскап Мануіл Смаленскі. Святы Расціслаў разумеў небяспеку, якую ўтойвала ў сабе ідэя аўтакефаліі ў той час, ва ўмовах раздробленасці Русі. Пастаяннае суперніцтва за Кіеў, якое вялі князі, ускладнілася б суперніцтвам за кіеўскую мітрапалічую кафедру паміж прэтэндэнтамі, якіх высоўвала тая або іншая княжая групоўка.

Прадбачанне святога Расціслава поўнасцю апраўдалася. Юрый Далгарукі, які прытрымліваўся візантыйскай арыентацыі, заняўшы ў 1154 годзе Кіеў, пазбавіў мітрапаліта Клімента кафедры і паслаў у Царград за новым мітрапалітам. Ім стаў святы Канстанцін (памяць 5/18 чэрвеня), але ён прыбыў на Русь толькі ў канцы 1156 года, за паўгода да смерці Юрыя

Далгарукага. А яшчэ праз паўгода, калі ў горад уступіў пляменнік святога Расціслава Мсціслаў Ізяславіч, свяціцель Канстанцін вымушаны быў пакінуць Кіеў, і на мітрапалічую кафедру вярнуўся Клімент Смаляціч. Урэшце на Русі аказалася два мітрапаліты. Уся іерархія і духавенства апынуліся пад забаронай: мітрапалітгрэк забараніў тых, хто падтрымліваў Клімента, а Клімент забараніў усіх стаўленікаў і прыхільнікаў грэка. Для спынення спакусы святы Расціслаў і Мсціслаў пастанавілі выдаліць абодвух мітрапалітаў і прасіць у Патрыярха пастаўлення на рускую кафедру новага першасвяціцеля.

ле складанасці на гэтым не **Л**скончыліся. Мітрапаліт Феадор, які прыбыў у Кіеў увосень 1161 года, памёр вясной наступнага года. Па прыкладу святога Андрэя Багалюбскага (памяць 4/17 ліпеня), які спрабаваў у той час правесці ў мітрапаліты свайго паплечніка епіскапа Феадора, святы Расціслаў высунуў свайго кандыдата, якім ізноў апынуўся Клімент Смаляціч. Той факт, што вялікі князь змяніў свае адносіны да мітрапаліта Клімента, прасякнутага ідэяй рускай аўтакефаліі, тлумачыцца ўплывам Кіева-Пячэрскага манастыра і асабліва архімандрыта Палікарпа. Архімандрыт Палікарп, захавальнік пячэрскіх традыцый (у 1165 годзе ён стаў настаяцелем абіцелі), быў самым блізкім да князя Расціслава чалавекам.

**Ч**вяты Расціслаў меў набожны **⊿**звычай запрашаць па суботах і нядзелях Вялікага посту да свайго стала Пячэрскага ігумена з дванаццаццю манахамі і сам ім прыслугоўваў. Князь не раз выяўляў жаданне пастрыгчыся ў манахі ў манастыры прападобных Антонія і Феадосія і нават загадаў пабудаваць сабе там келлю. Пячэрскія манахі падтрымлівалі ў князю думку аб незалежнасці Рускай Царквы. Тым больш, што епіскапы з грэкаў былі ў тыя гады на Русі нават пад падазрэннем адносна іх праваслаўнасці, у сувязі з вядомай спрэчкай аб пастах («ляонцева ерась»). Але набожнае жаданне святога Расціслава дамагчыся ў Патрыярха благаславення на служэнне мітрапаліта Клімента не ажыццявілася. Грэкі лічылі права прызначэння мітрапаліта на Кіеўскую кафедру сваім найважнейшым правам, што тлумачылася не столькі царкоўнымі, колькі палітычнымі інтарэсамі. У 1165 годзе ў Кіеў прыбыў новы мітрапаліт — грэк Іаан IV, і святы Расціслаў з пакоры і царкоўнага паслушэнства прыняў яго.

Новы мітрапаліт, падобна свайму папярэдніку, кіраваў Рускай Царквой меней года (†1166). Кіеўская кафедра зноў засталася вакантнай, а вялікі князь быў пазбаўлены айцоўскай рады і духоўнай апекі



Трапар, глас 6

Атрымала цябе, будаўніка гарадоў і цэркваў, зямля Кіеўская, / вялікі княжа Расціславе, / смуты спыняў ты, адзінства захоўваючы, / таму Гасподзь табе мудрасць паслаў, / дзеля гэтага Хрысту Богу маліся, // каб спасліся душы нашы.

з боку мітрапаліта. Адзіным духоўным суцяшэннем яго былі зносіны з ігуменам Палікарпам і кіева-пячэрскімі старцамі, а таксама насельнікамі кіеўскага Фёдараўскага манастыра, заснаванага яго бацькам.

Вяртаючыся з паходу на Ноўгарад вясной 1167 года, састарэлы князь Расціслаў занямог. Калі ён даехаў да Смаленска, дзе княжыў яго сын Раман, родныя ўгаворвалі яго застацца ў Смаленску, але вялікі князь загадаў везці яго ў Кіеў, дзе ён хацеў прыняць манашаскі пострыг. «Калі памру па дарозе, — казаў ён, — пакладзіце мяне ў бацькавым манастыры святога Фёдара. Калі Бог ацаліць мяне малітвамі Прачыстай Сваёй Маці і прападобнага Феадосія, пастрыгуся ў Пячэрскім манастыры».

А ле Богам не суджана было збыцца даўняму жаданню Расціслава — скончыць жыццё манахам святой абіцелі. Святы князь памёр на шляху ў Кіеў 14 сакавіка 1167 года. Цела яго, паводле завяшчання, было пакладзена ў Кіеўскім Фёдараўскім манастыры.

Ужо ў XVI стагоддзі Расціслаў пачаў ушаноўвацца як святы, ён згаданы ў «Ступеннай кнізе», а ў народнай памяці з пакалення ў пакаленне перадаваліся песні і казанні пра яго. Дабраверны князь Расціслаў лічыцца нябесным апекуном зямлі Мсціслаўскай.

Nº12, 2009



# TOCTOBBLE 59/4HM

«По словам пророка, пост заключается в том, чтобы одеть нагого, накормить голодного, разделить хлеб свой с ближними. Сущность поста выражена в словах: "отдай голодному душу твою". Пост — это время, когда мы должны забыть о себе, научиться жертвовать собою ради других. Время Великого поста дано нам именно для того, чтобы мы пересмотрели свою жизнь в этой перспективе. Это гораздо важнее и гораздо труднее, чем просто воздерживаться от какой-то пищи. Если в несоблюдении поста телесного мы нередко можем найти себе оправдание (болезнь, путешествие, недостаток материальных средств и т. д.), то в том, что мы не работаем по-настоящему над своей душой, над своим сердцем, нам нет извинения.

О смысле постного подвига напоминают нам также стихиры, которые поются в начале Великого поста:

Братие, постясь телесно, будем поститься и духовно: развяжем всякие союзы неправды, расторгнем препятствия к необходимым изменениям, разорвем неправедные писания, дадим алчущим хлеб и приютим нищих и бездомных, дабы получить от Христа великую милость... Придите, верующие, и будем во свете делать дела Божии, как днем, будем ходить честно, благообразно, избавимся от несправедливого обвинения ближнего, не стараясь столкнуть его с пути на соблазн другим. Оставим сладострастие плоти, возрастим данные нашей душе дарования, и приступим ко Христу, в покаянии взывая: Боже наш, помилуй нас.

Церковь призывает нас отнестись к посту творчески: "возрастим данные нашей душе дарования". Пост — это время, когда мы высвобождаем себя для того, чтобы душа наша раскрылась по отношению к Богу, к Церкви и к людям. Великий пост этому особенно помогает. Не случайно он по времени выпадает на весну. В течение года природа проходит определенный цикл: возрастание, затем цветение, зрелость, увядание и долгая изнурительная зима. Это можно сравнить с состоянием нашей души. Бывают времена, когда душа наша возрождается, расцветает, но потом снова охладевает, мы становимся равнодушнее, погрязаем в наших земных делах: наступает осень, затем зима души. Но всякий раз Великий пост приходит как новая духовная весна, давая нам возможность духовно обновиться, процвести цветами добродетелей, принести плоды покаяния».

то слова епископа Илариона (Алфеева) о посте. А теперь две иллюстрация к ним. Первая: письмо Марии Ильиничны Деркач. Она была инициатором возрождения Свято-Георгиевского прихода в с. Тарасово, а также активной участницей научно-творческой экспедиции «Дарога да святыняу» с Благодатным Огнем от Гроба Господня. 17 марта 2005 Мария Ильинична отошла ко Господу. По воспоминаниям людей, знавших ее, она была искренней и неравнодушной христианкой. Убедиться в этом позволяет письмо Марии Ильиничны, которое мы предлагаем вашему вниманию. Она писала его в тюрьму — человеку, обвиняемому в убийстве, коего он не совершал (впоследствии его невиновность была доказана).

жеговы просвещением, успокоением.

Паресылаю Вам священную книгу Псалтирь, которая после Евангелия на все времена и для всех народов служила и служит утешением, просвещением, успокоением.

Молитесь, чтобы Господь простил, помиловал и сохранил Вам жизнь; чтобы сошел в сердце Христос во всей Своей славе и сиянии и изгнал лукавого, который завывает, рвет и вопит чрезмерно. Внутренняя молитва — подвиг. Она укрепляет в борьбе с диаволом. Призывайте Господа и от врагов своих спасетесь. Бог создал сердца всех и вникает во все дела их. Господь

«желает всем спастись и в познание истины прийти».

Пусть пока несколько искр из этого письма вспыхнут своим неземным блеском, исцелят и возвратят к жизни. Молитесь усиленно. Читайте псалмы. Между ними найдете многие точно для Вас написанные. Пусть Вы будете плакать, но плакать пред Богом; Ваши слезы скоро сменятся внутренним миром и утешением в Господе, при содействии Духа Его. Ограждайте свою душу от искушений и подкрепляйте ее молитвою и благоговейным размышлением о делах Божиих, и Вы научитесь благодарно терпеть и уповать на Господа, ожидая от Него помощи и утешения.

Мое твердое убеждение в том, что Вы не могли совершить плохой поступок и преодолеете все трудности.

Молимся за вас. Пусть сохранит и укрепит вас Господь Бог.»

Авот и вторая иллюстрация. Она — из онкоцентра в Боровлянах. Автор этой зарисовки-наблюдения (равно как стихотворения и фотографии) — сестра Вера Плющева:

ти строки — всего лишь небольшой комментарий к фотографии. Девочки сидят на скамейке в часовне святого Лазаря: Анечка, Лиана и Наташа. Мы просто беседуем. На мой вопрос, что каждая просит в молитве у Небесного Отца, Анечка сказала: чтобы выздороветь и скорее забыть боль-

ницу. Лиана ответила, что, конечно, здоровья, и чтобы нашлась мама ее подруги Насти, которая пропала... Наташа (она в маске и с капельницей), даже не вспомнив о себе, произнесла: «Чтобы все-все дети на Земле были здоровы!»

Потом неожиданно для себя я сказала: «А как вы думаете, если бы все это вы сказали, а перед вами был Сам Христос. Он бы сразу выполнил просьбу каждой из вас? Или молча ушел? Или что-то ответил? Как думает каждая из вас?»

Девочки стали напряженно думать (эта работа ума и сердца так ярко проявлялась на их лицах, что тут я их и сфотографировала)... Сдалась маленькая Анечка: «Не знаю!!!» Лиана, немного помолчав, как бы рассуждая сама с собой, сказала: «Наверное, Бог сказал бы, что надо самой тоже стараться и трудиться...» «Конечно, надо самим работать!» — быстро и твердо добавила Наташа. Ответы этих девочек были замечательные, но я видела по их лицам, что они ждут и моего ответа. А я предложила пригласить в часовню взрослых и послушать, как думают они... Первые же три сотрудницы охотно согласились присоединиться к нам, и им был задан тот же вопрос... Я не буду описывать ответы взрослых (и хороших!) женщин... Одно скажу: их ответы не были такими короткими и конкретными, как у этих маленьких и мудрых девочек. Им я и посвятила свое стихотворение...»

Старшая сестра Свято-Марфо-Мариинского сестричества Вера ПЛЮЩЕВА



Всегда при рождении Каждому в дар Творец очень щедро Насыпал семян: Здоровья, таланта, Ума, красоты...

Богатством всем этим Владеешь и ты...

И если захочешь,

То вырастет плод, Но должен полить их не дождь, А твой пот...

11 марта 2009 г

#### поздравляем!

А рхиепископу Пинскому и Лунинецкому СТЕФАНУ 25 марта исполняется 65 лет.

Ваше Высокопреосвященство, дорогой Владыка Стефан! Сердечно поздравляем Вас со знаменательным юбилеем и молитвенно желаем обильных милостей Божиих в Вашем дальнейшем служении Святой Церкви.

Много лет трудитесь Вы в винограднике Христовом, с усердием исполняя ответственные послушания, и всегда являете пример ревности и стойкости духа, стремясь на месте своего служения «представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины» (2 Тим 2, 15).

Полагаясь на силу Божию, Вы со смирением и терпением принимали на себя ответственность за порученное Церковью дело, руководствуясь словами Священного Писания: «Никто сам собою не приемлет этой чести, но призываемый Богом» (Евр. 5, 4).

65 лет — это особое время в жизни человека. Конечно, каждая дата по-своему ценна и значима, но это тот отрезок времени, когда человек, умудренный огромным жизненным опытом, исполненный плодами жизни духовной, может особенно ясно увидеть действие Промысла Божия как в своей жизни, так и в жизни Церкви Христовой.

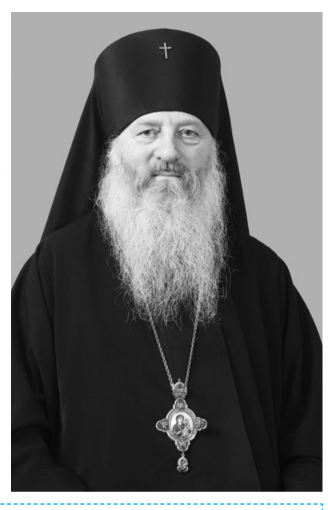
Имея такой благодатный опыт и дар, Вы, дорогой наш архипастырь и отец, как никогда нужны всем нам, всей Вашей пастве. Ведь ничто преходящее не может заменить глубокой мудрости, проницательности и духовной опытности, которые присущи Вам во всей полноте. Именно эти качества являются самой лучшей основой для благоуспешных деланий на ниве церковной.

Говоря о Вас как о человеке, нельзя не отметить, что Вы

хорошо знаете жизнь и людей, умеете найти верное и взвешенное решение, как в церковной, так и в личной жизни Ваших пасомых. Вам чужда и несвойственна авторитарность, властность, нетерпимость. Ваше спокойное и величественное служение в храме Божием полюбилось прихожанам епархии, где бы Вы ни возносили свои молитвы. Вам свойственно умение сопереживать человеческому горю и страданию. Вам характерна умеренность во всем, позволяющая избегать крайностей и держаться золотой середины в делах Церкви.

Желаем Вам, дорогой Владыко, многой и обильной помощи Божией, здоровья, крепости душевных сил для дальнейших архипастырских трудов во славу Божию, на благо Святой Матери Церкви и вверенного народа Божия.

Священнослужители и миряне Пинской епархии



|              | Министерство связи и информатизации Республики Беларусь                                                                                                                                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| РП-1         | АБОНЕМЕНТ на газету журнал 63130                                                                                                                                                                                           |
|              | <b>Царкоўнае слова</b> (индекс издания)                                                                                                                                                                                    |
|              | (наименование издания) Количество комплектов                                                                                                                                                                               |
|              | на 2009 год по месяцам:                                                                                                                                                                                                    |
|              | 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12                                                                                                                                                                                                 |
|              |                                                                                                                                                                                                                            |
|              | Кому                                                                                                                                                                                                                       |
|              | Куда (фамилия, инициалы)                                                                                                                                                                                                   |
|              | (адрес)                                                                                                                                                                                                                    |
|              | (почтовый индекс) (город, населенный пункт)                                                                                                                                                                                |
|              |                                                                                                                                                                                                                            |
|              | ДОСТАВОЧНАЯ КАРТОЧКА                                                                                                                                                                                                       |
|              | на <u>газету</u> 63130                                                                                                                                                                                                     |
|              | журнал                                                                                                                                                                                                                     |
|              | (индекс издания)<br>Царкоўнае слова                                                                                                                                                                                        |
|              | (наименование издания)                                                                                                                                                                                                     |
|              | * .                                                                                                                                                                                                                        |
|              |                                                                                                                                                                                                                            |
|              | Стои- подписки руб. Количество .                                                                                                                                                                                           |
|              | мость переадресовки руб. комплектов                                                                                                                                                                                        |
|              | мость переадресовки руб. комплектов на 2009 год по месяцам:                                                                                                                                                                |
|              | мость переадресовки руб. комплектов                                                                                                                                                                                        |
| Кому         | мость переадресовки руб. комплектов на 2009 год по месяцам:                                                                                                                                                                |
| Кому         | мость переадресовки руб. комплектов на 2009 год по месяцам:                                                                                                                                                                |
| Кому<br>Куда | мость переадресовки руб. комплектов на 2009 год по месяцам: 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12  (фамилия, инициалы)                                                                                                                |
|              | мость         переадресовки         руб.         комплектов           на 2009 год по месяцам:           1         2         3         4         5         6         7         8         9         10         11         12 |



#### Тюремное служение

## ДОСТУЧАТЬСЯ ДО ДУШИ КАЖДОГО ОСУЖДЕННОГО

В исправительной колонии № 11 г. Волковыска по благословению епископа Гродненского и Волковысского Артемия в 1996 году была создана община православных христиан. В 2001 году здесь появилась не просто молитвенная комната, а целый храм в честь преподобного Серафима Саровского. Обустроили и украсили его сами заключенные.

По велению сердца, искренне хотим выразить благодарность и глубокую признательность всем соотечественникам, оказавшим помощь нашему храму преподобного Серафима Саровского в исправительном учреждении №11. Спасибо за литературу духовного содержания, молитвословы, акафисты, кассеты с духовными песнопениями.

Со многими верующими наладилась духовная переписка. Мы, православные, находящиеся в местах лишения свободы, низко кланяемся всем братьям и сестрам, написавшим сюда. Спасибо, что нашли в себе силы и возможность преодолеть ложный страх и мнение, что в тюрьмах и колониях находятся изгои общества, отщепенцы, люди «второго сорта». Да, мы нарушили закон, совершили различные по своей тяжести проступки. Но многие из нас нашли в себе силы раскаяться, увидеть грех и начать жизнь заново. Простите грешников, которые содержатся под стражей в тюремных узах!

Нас, отбывающих наказание, очень радуют и воодушевляют шаги, которые предпринимают Церковь и государство ради преодоления преступности. Благодаря этому сотрудничеству в колониях, в том числе и нашей, совершаются богослужения, Таинство Исповеди.

После того, как в 1996 году в ИК-11 была организована православная община, интерес осужденных к православной вере постоянно возрастал, и численность общины увеличивалась, администрация ИК-11 поддержала инициативу верующих о постройке православного храма на территории колонии. Благодаря энергии и личному примеру старосты общины Александра Морозова стало возможным перестроить отдельное здание в храм.

25 октября 2001 года владыка Артемий в сослужении священства Волковысского благочиния совершил освящение новой церкви в честь преподобного Серафима Саровского. Эта служба положила начало ежеме-

Стех пор резко уменьшилось количество нарушений режима среди осужденных, посещающих храм. А многие после освобождения продолжают посещать церковные службы, работать при храмах, в частности, при церкви в г. п. Россь, настоятелем которой является отец Виктор Колосовский. За время существования православной общины в ИК-11 многие осужденные приняли крещение, искренне уверовали в Господа, изменили образ жизни.

Состав прихожан храма Серафима Саровского постоянно обновляется. Особенно радует то, что община наша растет за счет бывших неверующих. Сейчас нас более 40 человек. В храме стало тесно, поэтому силами осужденных под руководством священников были произведены работы по расширению площади храма. Благодаря инициативности и мастерству нового старосты храма Виктора Шишкина были достроены дополнительные помещения, изготовлен иконостас и произведены внутренние работы по благоустройству храма.

При нашей церкви собрана и работает православная библиотека, в которой более 1000 книг. Постоянно поступают газеты и христианские журналы. Есть своя видеотека. Многие прихожане храма обучаются основам православной веры при Центре духовной поддержки Свято-Тихоновского православного университета. Все это благодаря нашим батюшкам, которые организовали дистанционное обучение по сети интернет. Кроме того, еженедельно священники проводят духовные беседы в клубе. Проповеди епископа Артемия, когда он посещает нашу колонию, никого не оставляют равнодушными и вызывают большой резонанс в среде осужденных.

Несмотря на то, что основное внимание при организации православного просвещения в ИК-11 уделяется верующим, священнослужители не забывают и про неверующих, а также помогают сотрудникам

цколонии, ведь тюрьма — учреждение с тяжелым психологическим климатом для всех, кто там находится.

В свою очередь, сотрудники воспитательного отдела оказывают поддержку как верующим, так и колеблющимся осужденным, которые не могут преодолеть барьер греха и придти к покаянию. Ради этого администрация колонии совместно со священнослужителями широко освящают жизнь православной общины в стенгазетах «Слово Православия», «Воскресение», «Православный вестник», в радиогазете «Да новага жыцця». Еженедельно по кабельному телевидению транслируются духовно-познавательные программы христианского содержания.

Достучаться до души каждого осужденного - основная цель духовных наставников храма преподобного Серафима Саровского, которые совместно с сотрудниками исправительного учреждения формируют в человеке, совершившем преступление, чувство ответственности за свои поступки, хотят привести его к раскаянию в содеянном, помочь сформировать жизненные планы, не противоречащие моральным принципам. И чем больше вчерашних осужденных «с миром изыдут» из мест наказания, не озлобленными, не жаждущими отмщения, но примирившимися с самим собой, с Небом и людьми — тем меньше тюрем понадобится обществу для поддержания в нем мира и благополучия. И значит, не зря стоит в ИК-11 храм в честь преподобного Серафима Саровского чудотворца!

Р.S. Через месяц Виктор Шишкин освобождается и уезжает на родину в Свердловскую область. А еще, 22 марта у него день рождения. Хотелось бы, чтобы там, в России, он помнил о нас, своих друзьях, помнил о Беларуси, которая стала для него второй родиной, и где он обрел Бога, начал новую жизнь.

#### Сергей Росликов, заключенный

От редакции: И мы поздравляем Виктора Шишкина с предстоящим освобождением и желаем, чтобы жизнь его отныне была честной, совесть чистой, а сердце с Богом.

# ЕДИНЫЙ КОРАБЛЬ ИЛИ ТЫСЯЧА ЛОДОК?

овсем недавно пришлось столкнуться со случаями невыполнения постановлений Священного Синода, когда, например, на ектениях в период межпатриаршества не произносились утвержденные Синодом возгласы, не везде поминался Патриарший Местоблюститель (хотя в нашей газете, например, и были напечатаны постановления Синода по этому поводу). Кому-то может показаться, что это мелочи: «Не выписывают газет, и лално. Можно и без этого спастись». Но не похоже ли это на ситуацию, когда мы сами разваливаем наш большой церковный корабль на тысячи маленьких лодочек и пытаемся спастись во время шторма поодиночке, отдельными общинами и приходами, часто стараясь обогнать соседей или даже потопить их?

Другой стороны, давайте задумаемся, что получится, если в едином организме появится нежелание всех частей тела подчиняться мозгу, выполнять его решения? Что будет, если каждая клетка тела начнет жить своей жизнью, а не жизнью всего тела? Можно ли назвать такой организм здоровым? Смогут ли глаза, печень, сердце, не желающие подчиняться голове, противостоять вирусам? Не станут ли обособленные клетки развиваться неконтролируемо, подобно раковой опухоли?

Важности единства нашей Церкви постоянно говорил покойный Патриарх Алексий II, говорили и говорят нынешний Патриарх Кирилли наш Владыка Митрополит Филарет. Свою лепту в поддержку единства Церкви вносят, без сомнения, и церковные СМИ, в том числе и наша



газета: мы печатаем общецерковные документы, стараемся публиковать материалы о самых важных событиях и животрепещущих проблемах в Церкви — образно говоря, описывать — как, куда и зачем плывет наш церковный корабль. Конечно, вклад наш не так велик. Но, как говорил Чехов (эту цитату часто приводит диакон Андрей Кураев): «Есть большие собаки и есть маленькие собаки, но маленькие не должны смущаться су-

ществованием больших: все обязаны лаять — и лаять тем голосом, какой Господь Бог дал»...

Конечно, наша газета — не панацея от серьезных болезней, а простая таблетка (или витаминка даже). Но надеемся, что обычные «простуды», «насморки» и «повышенную температуру» мы все-таки можем подлечить.

Правда, для этого нужно хотя бы принять лекарство.

Не забудьте подписаться на нашу газету на II квартал. Давайте вместе встретим Пасху!

### ВЕЧНАЯ ПАМЯЦЬ

9 сакавіка ў Вільні спачыў вядомы царкоўны, культурны і грамадскі дзеяч Літвы і Беларусі **Леанід Адамавіч Мурашка**.

Нарадзіўся Леанід Адамавіч Мурашка 27 жніўня 1924 года ў вёсцы Сіняўка Клецкага раёна Мінскай вобласці. Вучыўся ў беларускай гімназіі ў Вільні, куды пераехала жыць яго сям'я. Бацька служыў дыяканам і рэгентам Свята-Духавага манастыра. Пасля вызвалення Беларусі ў 1944–1946 гадах Леанід Мурашка спяваў у Дзяржаўным ансамблі песні і танцаў БССР пад кіраўніцтвам Р. Шырмы. Затым вучыўся ў Літоўскай дзяржаўнай кансерваторыі, якую скончыў у 1950 годзе па спецыяльнасці оперны спявак, педагог. З 1950 па 1988 год Леанід Мурашка — саліст Дзяржаўнага акадэмічнага тэатра оперы і балета Літоўскай ССР. Апошнія дваццаць гадоў працаваў рэгентам архіерэйскага хору Віленскага Свята-Духавага манастыра. Вёў актыўную грамадскую дзейнасць: з'яўляўся старшынёй Згуртавання беларускіх грамадскіх суполак Літвы, уваходзіў у раду Згуртавання беларусаў свету, актыўна займаўся

справай пашырэння беларускай адукацыі ў Літве. Ніколі не губляў сувязяў са сваёй малой Радзімай — вёскай Сіняўкай і Клецкам. У лістападзе 2007 года было падпісана пагадненне аб культурным і грамадскім супрацоўніцтве паміж Клецкім раёнам і Згуртаваннем беларускіх грамадскіх суполак Літвы.

Леанід Адамавіч Мурашка назаўжды застанецца ў нашай памяці як сапраўдны хрысціянін,

як сапраўдны хрысціянін, шчыры беларус, чалавек высокай культуры, шчодрай душы і вялікага таленту, які ён цалкам прысвяціў служэнню Богу і Бацькаўшчыне.





#### Паломнический отдел Минской епархии приглашает совершить паломничество

#### Беларусь:

21.03 Богуши, Крево, Гольшаны 22.03 Жировичи, Сынковичи 28.03 Святыни Могилевской епархии

4.04 Микашевичи, Туров, Ольмголь 7.04 Ляды, Крысово, Витовка 12.04 Лавришевский мон., Турец

#### Россия и Украина:

3-6.04 Санкт-Петербург, Вырица 10-13.04 Оптина Пустынь, Тихонова Пустынь, Шамордино

22-28.04 Дивеево, Владимир, Санаксары 1-4.05 Москва, Троице-Сергиева лавра

272-11-96 272-06-45

#### Зарубежье:

24-31.05, 4-11.06, 9-16.07, 13-20.08, 23-30.08, 17-24.09, 8-15.10, 12-19.11 Святая Земля Еженедельно: Греция (Афон, Салоники) — авиа из Москвы 18-25.05, 15-22.12 Италия

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

## ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

#### Радио

#### 1 канал

#### Каждый вторник и четверг 11.30-11.40 звучат проповеди:

- протоиерея Андрея Лемешонка (г. Минск);
- иерея Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г.п. Чисть).

#### 21 марта, суббота

#### 8.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

• Обзор свежего журнала «Ступени», тема которого «Пастырство».

#### 22 марта, воскресенье 7.30 «Духовное слово»

- Проповедь на воскресное Евангелие (Мк. 8, 34 - 9, 1; Мф. 20, 1-16) протоиерея Геннадия Михеткина (г. Воложин).
  - 40 Севастийских мучеников (память 22.03).
- Святитель Григорий Двоеслов, папа Римский (память 25.03).

#### «Сталіца» (72,89 FM)

#### 8.00 «Божие Слово»

- Крестопоклонная неделя.
- Протоиерей Сергий Гордун о святителе Григории Двоеслове.
- Протодиакон Николай Авсиевич о 40 мучениках Севастийских.

#### «Радио-Минск» (92,4 FM)

9.00 «Мирница» (вещание на Минск, Витебск, Могилев; повтор в субботу в 9.30)

• Беседа с иконописцем Виктором Довнаром о его творчестве.

#### Телевидение

#### 21 марта, суббота

#### 1 канал (БТ)

#### 7.15 «Існасць»

- О святой великомученице Варваре.
- 22 марта, воскресенье

#### «Лад»

#### 8.10 «Благовест»

- Крестопоклонная неделя. Слово протоиерея Григория Пилипчука (г. Ивацевичи).
- Сюжет об освящении и установке на купол минского конкафедрального собора в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» последнего креста.
- Об эксперименте РУВД Заводского района г. Минска, где воспитательные беседы с алкоголиками проводили священники Свято-Георгиевского прихода.

#### 8.40 «Мир вашему дому»

Ведущий — иерей Павел Сердюк (г. Минск)

• О Крестопоклонной неделе Великого поста.

#### **OHT**

#### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — протоиерей Феодор Повный (г. Минск)

• О молитве святого Ефрема Сирина «Господи и Владыко живота моего» (продолжение).

В программах возможны изменения.

#### «ВЕРБНЫ КІРМАШ»

едьмая духовно-просветительская выставка-ярмарка «Вербны кірмаш» состоится с 3 по 11 апреля по адресу: г. Минск, ул. Козлова, 3 (Дворец искусств).

Выставочные стенды представят подарки и сувениры к Пасхе. Информационно-просветительская программа будет традиционно состоять из лекций, бесед, встреч со священниками; презентаций, семинаров, показов видеофильмов; мастер-классов по звонарному и декоративно-прикладному искусству; выступлений церковных хоров и звонарей; художественных и фотовыставок.

Контактные телефоны: (8-017) 299-82-99, 273-72-98, 273-72-98,

e-mail: pravoslav@expoforum.by

Газета «Царкоўнае слова» Мінскай епархіі выдаецца па благаславенні Яго Высокапраасвяшчэнства . Мітрапаліта . Мінскага і Слуцкага ФІЛАРЭТА, Патрыяршага Экзарха ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар А. Харытонаў

Заснавальнік: Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы

> Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 12: 20 сакавіка 2009 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 6100.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0131538 ад 04.10.2005 г. Заказ № 249 Нумар падпісаны да друку 17 сакавіка 2009 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 815.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

#### БЛАГОДАРИМ ЗА ПОЖЕРТВОВАНИЯ

получает от читателей посильные пожертвования. Эта помощь для нас бесценна. Не имея ни одного благодаря именно этой поддержке. За всех Вас мы молимся: имена записываются на сорокадневное поминовение в Свято-Петро-Павловском соборе г. Минска.

Свои пожертвования вы можете перечислить на расчетный счет газеты:

Nº 3015000004189 в филиале №510 г. Минск ОАО АСБ «Беларусбанк», код 603,

ул. Куйбышева, 18, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

**НАШ АДРАС: 220004,** г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44. e-mail: tsar.sl@ sppsobor.by, tsar.sl@anitex.by, tsar.sl@open.by. www.sppsobor.by

Наш подписной индекс:

В подписном каталоге с. 86