

БЕЛАРУСКІ ПРАВАСЛАЎНЫ ШТОТЫДНЁВІК. ВЫДАЕЦЦА З КРАСАВІКА 1992 ГОДА.

# в минске открылась духовно-просветительская программа «ИСКУССТВО И ПРАВОСЛАВИЕ»







Материал читайте на с

#### ЧЫТАЙЩЕ Ў НУМАРЫ:

#### РЕШИТ ЛИ ЦЕРКОВЬ ВСЕ ВАШИ проблемы?

Человеческие проблемы и желание решить их, избежать их абсолютно законны, и вызывают и сочувствие, и желание помочь. Но дело все в том, что Церковь никакие проблемы не решает, она совсем о другом.

#### ДА АСТРАЎКА **ДУХОЎНАСЦІ**

У Свята-Елісееўскі Лаўрышаўскі манастыр павялічваецца паток паломнікаў... Ёсць магчымасць пачаць будаўніцтва Дома працавітасці. Для гэтага неабходны пад'язныя шляхі да манастыра — цяперашні мост, які злучае дарогу з падворкам, з цяжкасцю вытрымлівае нават пешых паломнікаў.

#### ЯШЧЭ РАЗ пра мову **БОГАСЛУЖЭННЯ**

10

Я не згодны з тым, што царкоўнаславянская мова зусім для нашых вернікаў незразумелая... Праблема тут, безумоўна, ёсць. І вырашыць яе можна двума шляхамі: 1) перакласці богаслужэнне на беларускую мову; 2) прыкласці намаганні і вывучыць царкоўнаславянскую мову. І першая, і другая задача маюць свае складанасці.

#### Календарь

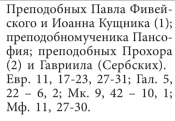


Неделя 35-я по Пятидесятнице. Отдание праздника Богоявления. Преподобных отец, в Синае и Раифе избиенных (1); равноапостольной Нины, просветительницы Грузии (2).

Кол. 3, 12-16; 1 Кор. 4, 9-16. Лк. 18, 18-27; Мф. 25, 1-13.



28 января





января



Поклонение честным веригам апостола Петра; мучеников Спевсиппа, Елевсиппа, Мелевсиппа (на иконе), Леониллы, Неона, Турвона и Иовиллы; мученика Данакта

Евр. 12, 25-26, 13, 22-25; Деян. 12, 1-11; Мк. 10, 2-12; Ин. 21, 15-25.

30 января



Преподобного Антония Великого (1); преподобного Антония Дымского (2); священномученика Павла пресвитера; преподобного Антония Черноезерского. Иак. 1, 1-18; Евр. 13, 17-21; Мк. 10, 11-16; Лк. 6, 17-23.



31 января



Преподобных Кирилла и Марии, родителей преподобного Сергия Радонежского (1); преподобного Афанасия Сяндемского, Вологодского (2).

Иак. 1, 19-27; Гал. 5, 22 -6, 2; Евр. 13, 7-16. Мк. 10, 17-27; Лк. 6, 17-23; Мф. 5, 14-19.



1 февраля









Преподобного Макария Великого, Египетского; святителя Марка, архиепископа Ефесского (1); преподобного Макария Римлянина (2); преподобного Саввы Сторожевского (3); преподобного Макария Александрийского (4). Иак. 2, 1-13; Гал. 5, 22 – 6, 2. Mк. 10, 23-32; Mф. 11, 27-30.

2 февраля



Преподобного Евфимия Великого; преподобных Евфимия схимника (на иконе) и Лаврентия затворника, Печерских; мучеников Инны, Пинны и Риммы. Евр. 13, 17-21; Кол. 1, 3-6; Лк. 6, 17-23; Лк. 16, 10-15.



17 января

Завершилась роспись алтаря и внутренних стен Жлобинского православного Свято-Троицкого храма, сообщает наш внештатный корреспондент Николай Шуканов. Эта кропотливая работа началась в 1998 году, через три года после освящения церкви. Тогда для росписи алтаря пригласили живописцев из Украины (авторы, которые изобразили Святую Троицу, высказали пожелание остаться неизвестными широкой публике). Затем за дело взялись насельницы местной женской православной монашеской общины.

Роспись стен велась на протяжении десяти лет. Все эти годы богослужения в храме шли при наличии строительных лесов. Но верующих это обстоятельство не смущало. Все с пониманием относились к такого рода неудобствам и терпеливо ждали окончания работ. И вот этот долгожданный момент настал.

Освятить настенную роспись в Жлобинском храме приехал сам глава Гомельской епархии архиепископ Гомельский и Жлобинский Аристарх. В богослужении приняли участие благочинный Жлобинского округа православных церквей отец Василий Пилипенко, его родной брат, нынешний благочинный Добрушского округа отец Алексий Пилипенко и благочинный Рогачевского округа, бывший клирик Жлобинского Свято-Троицкого прихода, отец Алексий Смотрицкий.

Сегодня внутренние стены Жлобинского православного храма, наряду с изображением Святой Троицы, крупным планом украшают изображения многих святых Православной Церкви, в том числе святителя Николая Чудотворца, святого Сергия Радонежского, великомучениц Варвары и Екатерины, праведного Иоанна Кронштадтского, апостола «от 70-ти» Аристарха, уроженца Жлобинщины праведного Иоанна Кормянского.

По случаю завершения росписи храма владыка Аристарх вручил награды от Русской Православной Церкви тем, кто внес в это дело наибольший вклад. Орденом святой Евфросинии Полоцкой награждена монахиня Иоанна (Ярец), медалями святой Евфросинии Полоцкой монахиня Мария (Чернявская), инокиня Елизавета (Можейко), инокиня Варвара (Галынская), Почетными грамотами — инокиня Иулиана (Напорко), инокиня Анастасия (Казакова).

18 января

#### ГРОДНЕНСКАЯ ОБЛАСТЬ

Знаменитую Сынковичскую церковь ограбили, сообщает портал «Царква». Исчезли около миллиона рублей пожертвований и два перстня. Стоит отметить, что окна-бойницы, кстати очень небольшого размера, расположены на высоте около четырех метров. Как полагают следователи Зельвенского РОВД, проникнуть туда по шесту мог только очень худощавый человек или ребенок. Сейчас следствием отрабатываются все версии.

#### **MOCKBA**

Новая программа «Час доверия» вышла в радиоэфире «Русской службы новостей». Ее ведущие протоиерей Всеволод Чаплин и священник Андрей Лоргус. Теперь в ночном эфире слушатели смогут вступить в диалог со священниками без каких-либо посредников. «Главной задачей программы ее авторы видят помощь людям в сложных жизненных ситуациях через доверительную беседу, которая будет полезна не только самому звонящему, но и широкой радиоауди-



тории», — рассказал отец Всеволод Чаплин. По его словам, уже после первого выпуска позвонило немало людей: они спрашивали, как заботиться о тяжелобольном друге, как справиться с одиночеством, как вести разговор о Боге с атеистом или приверженцем «нового религиозного движения». Были и вопросы о церковном вероучении. «Формат программы для нашего радио необычный — это неспешный разговор, сопровождаемый «серьезной», спокойной музыкой. Приглашаем к нему всех — и православных христиан, и людей других вер или убеждений, и тех, кто, может быть, потерял веру... Надеюсь, что для каждого найдется доброе слово поддержки или утешения, найдется духовно полезный совет», — сказал священник.

Программа звучит в эфире в 00:07 (время московское) в ночь с понедельника на вторник на «Русской службе новостей» (частоты в регионах могут быть найдены на сайте www.rusnovosti.ru. На этом же сайте можно прослушать программу).

#### токио

Молебен на начало строительства православного храма в Токио совершил протоиерей Николай Кацюбан, настоятель подворья Русской Православной Церкви в Японии. Недавно одна из японских строительных компаний приступила к его возведению. Земельный участок для возведения храма Александра Невского пожертвовала подворью ныне покойная Сусанна Кравцова, русская по происхождению.

Японская Автономная Православная Церковь была основана русским миссионером, архимандритом (затем архиепископом) Николаем (Касаткиным), который прибыл в Японию в 1861 году по решению Священного Синода Русской Православной Церкви. В 1870 году он основал и возглавил Русскую православную миссию в Японии. Перевел на японский язык Священное Писание, богослужебные книги, построил в Токио Воскресенский собор. В 1970 году святитель Николай был причислен к лику святых Русской Церковью. В том же году Московский Патриархат предоставил Японской Православной Церкви автономию.

В Японской Православной Церкви три епархии: Восточно-Японская (кафедра в Сендае), Западно-Японская (кафедра в Киото) и Токийская (кафедра в Токио). В этой Церкви действует одна обитель — мужской монастырь Святой Софии в префектуре Тиба. Кафедральный храм — собор Воскресения Христова в Токио (при нем находится единственная православная семинария).

#### **ФРАНЦИЯ**

Фильм Павла Лунгина «Остров» вызвал большой интерес во Франции. Лента уже при показах для прессы вызвала немалый интерес критиков — тем более, что Лунгин прекрасно известен во Франции фильмами «Такси-блюз» и «Бедные родственники». Да и сам режиссер с начала 1990-х годов живет во Франции и снимает свои фильмы при участии французских продюсеров — но, прежде всего, в самой России.

Как отмечает рецензент газеты «Монд», в новой ленте «Остров» перед французским зрителем «предстанут ледяной и суровый пейзаж российского севера, вода и крики чаек». Французская критика отмечает особую строгость ленты, прекрасную операторскую работу Андрея Жегалова и явно изменившийся ритм киноповествования у самого режиссера. Это признает и сам Лунгин. «Ранее я считал, что необходимо буквально «впечатывать» в кадр движение, ускорять его для придания большей энергии изображению. В фильме «Остров» я впервые отдал себе отчет в том, что чем сильнее мы замедляли движение в кадре, тем выше становилась его энергия», — говорит Лунгин в интервью газете «Монд».



С 21 по 25 января в Минске проходила духовнопросветительская программа «Искусство и православие». На торжественной церемонии открытия владыка Филарет отметил, что ученым и деятелям искусства совместно со священнослужителями «надлежит отстаивать единство науки и религии в постижении тайн Вселенной» и своими произведениями, проповедью и богослужением повествовать «о торжестве вечной жизни».

Врамках духовно-просветительской программы состоялось заседание круглого стола «Религия и искусство», прошли концерты духовной музыки. В Институте искусствоведения, этнографии и фольклора Академии наук Беларуси организована выставка православного искусства. На ней представлены работы современных православных иконописцев и художников, фотографии вновь открытых фресок XII века Спасо-Преображенской церкви Полоцкого Спасо-Евфросиниевского монастыря, фотографии «Российская империя в цвете» начала XX века фотографа С.М. Прокудина-Горского, голографические изображения предметов церковного обихода XIX века, экспозиция из церковно-археологического кабинета Минских духовных школ. Выставка будет работать в течение двух недель по адресу: ул. Сурганова, 1.

Как отметил духовный попечитель программы священник Сергий Комлик, она была организована в сотрудничестве с Национальной академией наук Беларуси. Ее целью было «раскрыть богатый духовно-нравственный потенциал православных традиций и ценностей, показать глубокую взаимосвязь науки, религии и искусства».

Подробный фоторепортаж о событии смотрите на сайте sobor. by.

Сергей МАКАРЕНКО Фото автора и М. РОДОВА



## ЦЕРКОВЬ НИКАКИЕ ПРОБЛЕМЫ НЕ РЕШАЕТ. ОНА — СОВСЕМ О ДРУГОМ Проблемы воцерковления часть 2



#### Игумен Петр (МЕЩЕРИНОВ),

директор Школы молодежного служения при Патриаршем центре духовного развития детей и молодежи (ЦДРМ)

**U** увствуя, что есть в мире нечто, что свободно от этой железной предопределенности земного существования — Церковь Христова, множество людей, имея религиозное чувство и веру в Бога (по большей части смутные и неопределенные), входят в нее, надеясь, что от этого облегчится их жизнь.

В наличной церковной действительности этот импульс получает охотное подхватывание, на нем строится наше обычное стихийное воцерковление. В проповедях, брошюрках, приходских СМИ, в беседах с пастырями людям сообщается, что Церковь — это как раз то, что им нужно, именно она и решит все проблемы, которые привели людей к церковному порогу. Мучает человека алкоголизм — молебен мученику Вонифатию, акафист Неупиваемой Чаше. Нестроения в семье — водичку с молебна мученикам Гурию, Самону и Авиву взять, кропить в доме, мужу подливать в пищу. Не складываются отношения с начальником? квартирный вопрос? дети распустились? экзамен сдать? — к блаженной Матроне (универсальная помощь от всего). Терзают зависимости, страсти? Генеральная исповедь, утренние-вечерние молитвы, обязательно на Всенощную в субботу и на Литургию в воскресенье. Ну, причащаться почаще; чтобы не болеть — пособороваться, а то и на отчитку съездить, в паломничество, или в почитаемый источник окунуться. Уныние, внутри все как «заржавело»? Псалтирь читать. Не понимаешь? неважно, главное, что бесы понимают. И т.д., и т.п.

Я совершенно далек от того, чтобы как-то смеяться над всем этим. Человеческие проблемы и желание решить их, избежать их — абсолютно законны, и вызывают и сочувствие, и желание помочь. Но дело все в том, что Церковь никакие проблемы не решает, она — совсем о другом. То правда, что перемена жизни, обращение к Богу, молитва, отказ от смертных грехов действительно изменяют многое в жизни людей; но это есть лишь некое следствие (а вовсе не Бог духа... силы, любви и целомудрия

Мы живем в падшем, испорченном грехом мире. Скорби и страдания, добывание в поте лица хлеба своего (Быт. 3,19) непременный удел всякого человека на земле. Внутренняя неудовлетворенность, неустроенность души, невозможность справиться со своими страстями, нестроения в семьях, нескладывающиеся отношения между близкими (и неблизкими) людьми; социальная неустроенность, карьерные неудачи, недостаточность материального положения; пьянство, наркомания, разнообразные зависимости; супружеская неверность; дети; болезни свои и близких... список может быть продолжен до бесконечности. Бедный человек, живя на земле, как будто попадает в бесчувственный механизм Хода Вещей, который своими постоянно проворачивающимися проблемами делает

цель) начавшейся церковной жизни. Наша приходская катехизация берет на вооружение эти действительно яркие и многочисленные случаи и делает из них вывод, что — вот, это изменилось в твоей жизни, значит, и все остальное тоже со временем изменится так, как тебе нужно, если, например, умножить посещение храма, пощение, исполнение молитвенного правила и т.п.

Но вот проходят годы, а с ними период неофитства, одна из особенностей которого — отодвигать на время страсти и проблемы... и они возвращаются. Опыт показывает: если человек пил — он опять начинает пить, хотя и исповедуется, и причащается, и служит молебны. Подверженный блудной страсти все с большим трудом удерживается от грехов, хотя и постится, и молится мученице Фомаиде. Отношения с людьми не только не улучшаются, но становятся еще хуже, хотя вся жизнь выстроена по церковным правилам... Бывают, конечно, случаи полного избавления в Церкви от тех или иных страстей, пороков и недостатков, но они очень не часты, - а в массе своей, как показывает опыт, после некоторой ремиссии все возвращается к тому, чем человек был до своего воцерковления, пусть даже он и погрузился в самые глубины церковной жизни, стал, например, монахом или священником. Даже если он видит в себе такое положение вещей и старается изменить его постом, молитвами, хождением в церковь, чтением святоотеческих книг и прочее — затраченные усилия дают непропорционально малый результат. Наконец, руки опускаются, энергия бороться с собою вышеуказанными средствами иссякает... и бедный человек, чаще на уровне чувств, а иногда и сознательно, приходит к выводу: раз моя проблема не решилась — значит, Церковь мне не помогла. Дал нам (2 Тим. 1, 7)... Но где все это? Все церковное исполняю, а плода нет... Выходит, Церковь обманула меня... Отсюда — разочарование, крайнее уныние и настоящая духовная трагедия, свидетелем чего мне не раз приходилось быть на исповеди.

нашу жизнь порой невыносимой...

Но никто не сказал приходящим к таким тяжелым выводам людям (а их немало, увы!) при их воцерковлении, что Церковь и не должна напрямую решать все их проблемы. Протопресвитер Александр Шмеман пишет, что ошибка — сводить веру «к себе и своим проблемам. Суть христианства мне всегда, с детства, представлялась в том, что оно не разрешает проблемы, а снимает их, переводит человека в тот план, где их нет. В том же плане, в котором они есть, они потому и есть, что они неразрешимы» (Дневники. М., 2005, стр. 34-35).

✓ атехизическая установка на «ре-века ответственность, и, в обмен на свободу, перекладывает её на Церковь. Но это неверный и, по сути, магический подход, непременно обнаруживающий свою ложь и рано или поздно терпящий фиаско. Человек должен решать свои проблемы сам и только сам, своим нравственным и духовным трудом. Безусловно, Церковь помогает увидеть эти проблемы и их корни, укрепляет человека благодатью Божией в свободном и ответственном его действовании; но главное все же — то, что Церковь вводит человека в жизнь Царства Христова, в соединение с Богом, в небесную реальность, изымает его из предопределенности Хода Вещей, в свете чего проблемы теряют для человека свое значение проблем и становятся благим и желанным полем исполнения заповедей Христовых, на котором сокрыта драгоценнейшая жемчужина (Мф. 13, 44-46), теми неизбежными скорбями, которыми нам надлежит войти в Царство Не-

**Воцерковление** — процесс не одномерный, его особенности зависят от того, по каким побуждениям человек вошел в Церковь. Побуждения эти многочисленны и индивидуальны, но можно свести их к трем основным.

Почему люди приходят в Церковь?

1. Чтобы Церковь решила их проблемы — как внутренние, так и внешние;

2. по национально-патриотическим (реже — эстетическим, политическим и др.) соображениям, возвращаясь к «вере отцов»;

3. в силу религиозного искания истины.

Церковь с любовью принимает всякого человека, по какой бы причине он ни обратился к ней; но вместе с тем, к каждой из этих групп катехуменов необходим особый подход, чтобы воцерковление принесло действительный плод, а не взрастило заложенные в перечисленных побуждениях содержащиеся в них плевелы заблуждений и подмен.

бесное (Деян. 14, 22), игом — но во Христе благим, бременем — но во Христе легким (Мф. 11, 30)... Если бы людям, переживающим вышеописанное разочарование, об этом сказали в начале их церковной жизни, то их духовные усилия были бы направлены на другое, и разочарования бы не было. Вероятно, был бы почти у всех встречающийся кризис, но вооруженный правильным знанием человек без сомнения преодолел бы его, обретая в самом кризисе ценнейший опыт евангельской правды.

Итак, воцерковление не должно базироваться на постулате «Церковь решит все ваши проблемы». Начинать воцерковление нужно совсем с другого — с осознания человеком получаемой им в Боге свободы и неразрывно связанной с ней личной ответственности за свою жизнь. ужно предупреждать людей, что — наоборот, у них могут появиться проблемы. Мы нередко видим, что человек входит в Церковь — и на него откуда ни возьмись наваливаются ужасные несчастья, скорби и беды. Об этом говорит и Священное Писание. Когда Моисей благовествовал израильтянам избавление от рабства, и народ с радостью принял эту весть, то фараон, будучи ожесточен Господом, наложил на народ Божий большее и тяжелейшее иго (Исх. гл. 5). Катехизация должна начинаться с того, что нам в Церкви дается другая реальность — Царство Божие. За это придётся многим и пожертвовать; но именно эта добровольная жертва дает человеку силу и свободу разобраться в том числе и со своими проблемами.

Возразят: но для большинства путь к Богу по большей части возможен именно через скорби и проблемы; если не утешать их мнением, что эти их проблемы решатся (или хотя бы облегчатся), то люди окажутся вне Церкви. Важно, конечно,

что люди обращаются в своих бедах к Богу. Но нужно сразу говорить им о том, что в Церкви речь идет, по совершенно точному выражению протопресвитера Александра Шмемана, не о решении проблем, а о снятии их в свете достигшего до нас (Мф. 12, 28) Царства Христова, когда для человека любовь ко Христу (и — главное — любовь Христа к нему) становятся значимее и реальнее земного Хода Вещей. Ко всем, к каждому лично обращена заповедь — «ищите же прежде Царства Божия

и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6, 33). Приложится то, что надо каждому; бывает, что человеку для его пути к Богу как раз необходимы проблемы, чтобы он увидел в них руку Божию, «перемаливал» их, учился поступать в них по-евангельски, совершенствовал свою душу.

чень важно также, чтобы в Церкви звучала только правда. Если человеку наобещать от лица Церкви, что Бог решит все его проблемы, а этого не случится — человек неизбежно придет к мысли, что Бог и Церковь его обманули. Катехизация должна предложить людям не чтото неопределенное (ибо, я думаю, ни один даже самый опытный и облагодатствованный пастырь не дерзнёт со стопроцентной уверенностью от имени Бога обещать, что Бог непременно человеку сделает то, что он хочет), но твердое и незыблемое основание, которое есть только и исключительно Сам Христос (1 Кор. 3, 10-11). Наша задача — показать человеку Истину и указать точный путь к ней, не умалчивая и сложностей на этом пути; но не предлагать людям «бытовое обслуживание» при помощи внешней церковности. Ориентировать воцерковление надо исключительно религиозно. Другое дело, что к каждому человеку нужен индивидуальный подход, у всех своя мера и степень религиозности; необходимо учитывать и внутреннее, и внешнее состояние человека, и условия его жизни, и (кстати) его проблемы, — но подменять религиозное бытовым в деле катехизации недопустимо.

одытоживая, можно сказать, что общая задача воцерковления катехуменов этой группы — постараться перевести людей с позиции «решения проблем» к поиску собственно религиозной истины и духовной жизни.

Продолжение в следующем номере



19 января

#### **АНТАРКТИДА**

Великое освящение воды совершено в праздник Крещения Господня на российской станции Беллинсгаузен на острове Ватерлоо в Антарктиде (Южные Шетландские острова). Освящение прошло в церкви Святой Троицы, которая стала первым за всю историю научного освоения материка православным храмом. По сложившейся доброй традиции, на торжественном богослужении присутствовали не только россияне, но и приглашенные соседи — представители расположенных по соседству китайской и чилийской национальных антарктических станций.

Храм был открыт 29 мая 2004 года в праздник Святой Троицы. Самая «южная» православная церковь в мире построена из сибирского кедра, высотой 15 метров, вмещает до 30 человек. Финансировал проект Петр Задиров, в прошлом полярник и парашютист. Его авиакомпания «Полюс» доставляет грузы на полярные станции. Иконостас выполнили палехские мастера.

Сейчас храм является Патриаршим подворьем Троице-Сергиевой Лавры. Церковь получила постоянного священника — отца Георгия, полярника с 20-летним стажем.

#### москва

Русский паломнический центр на берегу реки Иордан будет построен уже в этом году, после чего его передадут в бессрочное безвозмездное пользование Русской Православной Церкви, заявил управляющий делами президента РФ Владимир Кожин, передает «Интерфакс». По словам В. Кожина, на сегодня утвержден и согласован проект «очень красивого центра паломников», и этот центр уже строится.

В феврале 2007 года власти Иордании передали в бессрочное безвозмездное пользование России участок земли на берегу Иордана в размере одного гектара — на месте, где произошло Крещение Господне. Недалеко от этого места возведен православный храм во имя святого Иоанна Крестителя. Президент России Владимир Путин в ходе визита в Иорданию в прошлом году призвал российских бизнесменов оказать помощь Русской Православной Церкви в создании объектов на реке Иордан.





20 января

#### КИЕВ

Создана уникальная трехмерная модель пещер Киево-Печерской лавры. Метод лазерного сканирования позволил специалистам составить точную карту подземелий. На ее основе планируется разработать гео-информационную систему, которая в режиме реального времени будет контролировать изменения, происходящие под землей, что поможет уберечь пещеры от разрушения.

Создать трехмерную модель лаврских пещер предложили священники Киево-Печерской лавры. По словам куратора проекта Корнилия Борисова, необходимость в подробной карте подземелий возникла в 2005 году, когда в результате обрушения в одной из Нижних пещер образовалась воронка.

В ходе восстановительных работ выяснилось, что существующие планы пещерных лабиринтов, датированные 1974 годом, имеют серьезные погрешности. По словам Корнилия Борисова, ориентируясь по ним, можно было «спокойно промахнуться на полтора метра». «Данные, которые уже сейчас удалось собрать с помощью сканирования, станут платформой для дальнейших исследований», — пояснил Борисов. Благодаря сканированию погрешности в плане пещер теперь составляют всего около 5 мм.

Участники проекта пообещали, что скоро на основе этой системы будет создан «виртуальный музей». При этом директор предприятия «Укргеодезмарк», проводившего работы по сканированию Дальних, Ближних и Варяжских пещер, Николай Билоус сообщил, что оборудование настолько точно, что фиксирует все выступы и даже росписи на стенах. В то же время он добавил, что большая часть пещер еще не обследована, поскольку входы в некоторые из них пока завалены.

#### намибия

Первая в истории Юго-Западной Африки Божественная литургия на церковнославянском языке состоялась в столице страны Виндхуке. По приглашению российского посольства в Намибию прибыл настоятель русского православного храма преподобного Сергия Радонежского в городе Йоханнесбург (Южно-Африканская Республика) священник Иоанн Лапидус. По согласованию с епископом Коптской Церкви Антонием Маркосом, Божественная литургия была совершена в коптском кафедральном соборе святого апостола Марка.

#### 21 января

#### MOCKBA

Патриарх Алексий II возглавил вручение премии Международного Фонда единства православных народов «За выдающуюся деятельность по укреплению единства православных народов» за 2007 год. Церемония прошла в Зале церковных соборов храма Христа Спасителя.

Президент Республики Молдова В. Воронин, получая из рук Патриарха высокую награду, отметил, что «семь лет назад, в небольшой и разоренной Молдове, лишенной природных богатств и зримых материальных ресурсов, мы сказали себе, что наш путь утверждения независимости — это не борьба «против», это борьба «за», это борьба за внутреннее согласие, за расположение других народов и взаимопонимание с ними».

«Православие — это наше общее сердце, это единая душа наших народов, объединенных не линией государственных границ, а линией той судьбы, которая направляет нас на вечную дружбу, на добрую память и признательность, — подчеркнул в своем слове глава Молдовы. — Верю в то, что новые времена обогатят наши отношения новыми духовными приобретениями, а самая яркая страница истории дружбы и партнерства Молдовы и России лишь только открывается».

Министр иностранных дел России Сергей Лавров отметил, что вручаемая ему награда — это оценка роли российской дипломатии в деле укрепления связей между странами восточно-христианской традиции. «Деятельность российской дипломатии была на протяжении веков созвучна с чаяниями Русской Православной Церкви», — заключил Сергей Лавров, особенно подчеркнув исключительную роль Русской Православной Церкви в деле духовного и культурного развития России.

Еще один лауреат премии за 2007 год — принцесса Катарина — супруга престолонаследника Сербии и Югославии Александра II Карагеоргиевича, возглавляет благотворительный фонд, который проводит общественные акции и мероприятия, направленные на увеличение рождаемости и снижение детской смертности в Сербии и Черногории, а также несет попечение над общехристианской святыней — монастырем святой Екатерины на горе Синай.

Православная Патриаршая семинария имени архиепископа Кипрского Макариоса III в Найроби (Александрийский Патриархат) удостоилась вручения премии за выдающиеся заслуги по укреплению Православия на Африканском

континенте. Одновременно со своей основной деятельностью семинария оказывала и оказывает в настоящее время гуманитарную и медицинскую помощь самым бедным слоям населения Кении. По благословению Папы и Патриарха Александрийского и всея Африки Феодора II премию получил представитель Александрийского Патриархата при Московском Патриаршем Престоле епископ Киринский Афанасий.

#### ПЕТРОПАВЛОВСК-КАМЧАТСКИЙ

Документальный сериал «Планета Православия» снимается на полуострове Камчатка съемочной группой телекомпании «Православная энциклопедия». В составе группы 8 человек, среди них — два артиста из Сербии и звезда российского кинематографа Ирина Купченко.

Съемки 12-серийного фильма «Планета Православия» проходят по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. Сериал планируется снимать более чем в 40 странах мира, на всех континентах. Основная идея картины заключается в том, чтобы показать многообразие и в то же время единство огромного мира православных христиан, которых насчитывается более 250 миллионов.

Сериал будет транслироваться по одному из российских федеральных телеканалов с апреля 2008 года.

#### КАБУЛ

Афганские улемы (исламские ученые) потребовали от президента страны Хамида Карзая вернуться к публичным казням и прекратить деятельность христианских миссионеров.

Совет улемов не обладает реальной властью, но является сильной и влиятельной организацией в Афганистане. В него входят представители различных районов страны. На недавней встрече исламских ученых с Х. Карзаем улемы призвали главу государства прекратить «практику попустительства христианским миссионерским группам», которые, по их мнению, занимаются обращением мусульман в христианство. «Совет встревожен деятельностью некоторых ... миссионерских и атеистических групп и считает такую деятельность противоречащей исламскому шариатскому закону, Конституции и политической стабильности в стране», — говорится, в частности, в заявлении Совета улемов. Ахмад-Али Джебраели, член Совета и депутат парламента, в интервью агентству Рейтер отметил, что иностранные христианские миссионеры имеют офисы в Кабуле и провинциях и пытаются распространять христианство среди афганского населения.



#### 22 января

#### лондон

Британские чиновники отныне будут называть исламский терроризм «антиисламской деятельностью», а исламских фанатиков — людьми, «занимающимися антиисламской деятельностью». Министр внутренних дел страны Джеки Смит заявила, что экстремисты действуют вразрез с принципами своей веры, а не во имя ислама, пишет газета «Дейли мейл». Как отмечает издание, представители органов безопасности полагают, что связывать напрямую ислам и терроризм является подстрекательством и грозит привести к отчуждению основной части мусульманского общества.

В своей первой речи, посвященной радикализации ислама, Джеки Смит неоднократно использовала фразу «антиисламский». «Как указывали многие мусульмане в Соединенном Королевстве и в мире, в желании терроризировать нет ничего исламского в планировании убийств, боли и горя», — отметила она.

Слова британского министра были призваны отразить новую стратегию правительства, нацеленную на то, чтобы заклеймить террористов и их агентов. Эти изменения последовали за принятым в прошлом году решением перестать использовать фразу «война с террором», впервые употребленную президентом США Джорджем Бушем. Новая стратегия правительства призвана показывать террористов не более чем хладнокровными убийцами, которые не сражаются ни за какие религиозные цели.

#### москва

Более половины россиян (55%) считают, что будущий президент Российской Федерации среди всех религиозных организаций должен отдавать предпочтение Русской Православной Церкви. При этом 45% полагают, что ему не обязательно самому быть религиозным человеком, но нужно уважительно относиться к Русской Церкви, помогать ей и посещать на праздники богослужения, сообщили недавно во Всероссийском центре исследования общественного мнения (ВЦИОМ). Согласно опросу, еще 10% полагают, что новый президент должен быть религиозным человеком и активно поддерживать Православную Церковь. Треть респондентов (34%) считает, что новому президенту следует ко всем религиям относиться одинаково и соблюдать принцип отделения Церкви от государства. Этот тезис в Москве и Санкт-Петербурге находит больше поддержки (43%), чем в других населенных пунктах страны (32-34%).

Опрос был проведен ВЦИОМ в 153 населенных пунктах в 46 областях, краях и республиках России.

#### 23 января

#### **MOCKBA**

Русская Православная Церковь пока не планирует создавать собственный совет по этике в средствах массовой информации, наподобие существующих в Римско-Католической Церкви, сообщил священник Владимир Вигилянский, руководитель пресс-службы Московской Патриархии. «Думаю, для этого время еще не пришло», — сказал отец Владимир, отвечая на вопрос представителя Католической Церкви на пресс-конференции в Российском информационном агентстве «Новости». По его словам, у Русской Православной Церкви сегодня много серьезных проблем.

В свою очередь, представитель Католической Церкви сообщил, что при Конференции католических епископов США, а также в ряде других стран есть специальные структуры, ведущие постоянный мониторинг культурной жизни (прежде всего кино и телевидения) и еженедельно публикующие список важнейших событий этой сферы, с рецензиями. Цель подобных структур — помочь католикам сориентироваться, что им стоит смотреть, а что — нет.

Как сообщили участники прессконференции, в России планируется создать Общественный совет по нравственности на телевидении, аккумулирующий жалобы зрителей. В него должны войти авторитетные деятели культуры, науки, искусства, политики, вне зависимости от пола, возраста, национальности или религиозных предпочтений.

#### 24 января

#### **ИВАНОВО**

Благодаря деятельности православного фонда число абортов за год сократилось на 20%, а общее число новорожденных увеличилось почти на 700 человек.

Созданный 6 лет назад верующими активистками комитет «Колыбель» проводит собеседования с женщинами, решившимися на аборт, оказывает материальную поддержку матерям-одиночкам, желающим сохранить беременность, обеспечивая их ежемесячными денежными пособиями, наборами продуктов, одеждой. Для этого при одном из ивановских храмов организован благотворительный фонд детских вещей.

#### **MOCKBA**

Россияне перестали ассоциировать любовь с семейным счастьем, а христианское понимание любви

у них — самое непопулярное. Согласно опросу исследовательского центра «Superjob», данные которого опубликовала газета «Новые известия», более половины респондентов (свыше 53%) заявили, что для современного человека любовь — это просто роман с сильными чувствами, не обязательно приводящий к семейной жизни. При этом только 2% соотечественников сочли актуальным христианское понимание любви как заботы о ближних. 21% опрошенных сводят любовь к сексу, и только 17% респондентов назвали любовью «многолетнюю семейную связь, проверенную испытаниями».

Примечательно, что женщины, отвечая на вопрос о том, что они понимают под словом «любовь», на порядок чаще выбирали ответ «роман с сильными чувствами», тогда как мужчины более благосклонно отнеслись к вариантам, связанным лишь с сексуальными отношениями. «Причина этому — традиционное устоявшееся отношение у женщин к браку, хотя и оно, как показывает практика, претерпевает изменения, — заявила психолог Евгения Галкина. — Представительницам слабого пола психологически труднее воспринимать любовь как сексуальную привязанность, даже если глубоких чувств нет». По ее словам, женщины хотят чувствовать себя в большей степени любимыми, чем желанными.

В свою очередь социолог Александр Шохов также констатировал, что восприятие любви «действительно сильно деградировало в сознании молодого поколения». «В СМИ, в литературе и кино культивируется идея отношений без каких-либо обязательств и при полной свободе действий. Современные девушки падки не на красивые отношения, а на красивую жизнь, поэтому зачастую выбирают партнера не за красивые глаза, а по толщине кошелька. Именно это сегодня одна из причин распада трех четвертей всех заключаемых семейных союзов — неискренность и надуманность в представлении об основах и смысле брака», — заявил он.

Сложившейся ситуацией обеспокоены сотрудники фондов поддержки семьи и детства. «У следующего поколения не будет не то что времени на серьезные отношения — у них не будет никакого желания», — считает сотрудник фонда «Дружная семья» Марина Тумачева. Она назвала печальным то, что в России «подрастает генерация роботов-эгоистов, которые склонны заботиться только об удовлетворении своих животных инстинктов», и подчеркнула, что «будущего у такой цивилизации нет».



Для нас было сапраўдным адкрыццём — менш за сто кіламетраў аддзяляе Стоўбцы ад Навагрудскага раёна, дзе знаходзіцца Свята-Елісееўскі Лаўрышаўскі мужчынскі манастыр, а мы нічога аб ім раней не ведалі. Гэта яшчэ адно пацвярджэнне таму, як мала мы цікавімся гісторыяй сваёй краіны, якая ўключае ў сябе і гісторыю праваслаўя. Для прыхаджан Стаўбцоўскага Свята-Аннінскага храма, якія адправіліся ў паломніцкую паездку са сваім настаяцелем айцом Аляксандрам Мартынчыкам, былі і іншыя нечаканасці, якія пакінулі глыбокае ўражанне і абудзілі душу.

**ANXON HACLI** 

обрую частку шляху нам прыйшлося ісці пешшу, што стварыла належны настрой — паломніцтва спрадвеку ажыццяўлялася пешым ходам, пераадольваючы перашкоды. Манастырскі астравок аддзелены ад праезджай дарогі воднай гладдзю Нёмана. Адзіным сродкам сувязі з манастырскім падвор'ем з'яўляецца часовы драўляны мост. Ён плывучы, таму і было адчуванне, што знаходзішся на арэлях. Напрадвесні, калі Нёман выходзіць з берагоў, манахі перавозяць паломнікаў на лодках — як у фільме Паўла Лунгіна «Востраў». Мост пакідае рамантычны настрой, а для манастыра — гэта аб'ект сур'ёзнага непакою, праблема, пра што мы скажам ніжэй.

А пакуль ступім на манастырскі падворак. Манастыр знаходзіцца ля падножжа гары, у сасонніку. Такіх соснаў мы не бачылі ніколі — ім хапае тут прастору, каб роўна цягнуцца да сонца. Аднак ствалы іх пагнутыя, скрыўленыя, што прымушае кожнага спыніцца перад імі ў роздуме. Пасля Бажэственнай літургіі ад інака Серафіма, даследчыка гісторыі манастыра, мы пачулі, што гэта сосны — на крыві. Мы нутром адчувалі, што гэта незвычайнае месца, тут пранеслася столькі войнаў. Нездарма Навагрудак лічыцца гістарычным цэнтрам Беларусі. Манастырская гара ў час ваенных дзеянняў прыцягвала ўвагу як стратэгічны аб>ект, шлях да яе пераразалі непраходныя балоты.

Лёс манастыра трагічны, ён некалькі разоў знішчаўся, потым рабіліся спробы аднаўлення. Апошняе разбурэнне манастыра звязана з першай сусветнай вайной. У другую сусветную немцы знішчылі на манастырскай гары векавыя сосны, некаторыя з іх былі такой таўшчыні, што ствол з цяжкасцю абхоплівалі ўтрох. Сосны, якія растуць цяпер, пасаджаны пасля вайны.

Свята-Елісееўскі манастыр — адзін з самых старадаўніх у Беларусі, яго гісторыя пачалася восем

стагоддзяў таму. Заснавальнікам святой абіцелі быў прападобны Елісей, святы, які лічыцца нябесным апекуном Навагрудскай зямлі. У лістападзе 2007 года ў Навагрудку з удзелам духавенства, улад і грамадскасці быў адкрыты помнік — трохметровы манумент святога ў манаскім аблачэнні.

Адзіным сродкам сувязі з манастырскім падвор ем

з яўляецца часовы драўляны мост

Пакінуўшы мітуслівасць свету, сын заможнага князя, адукаваны на той час чалавек, пасяляецца ў пустыні, каб пачаць свой духоўны подзвіг. У пачатку XIII стагоддзя на беразе Нёмана, у аддаленым ад людзей месцы, ля падножжа конусападобнай гары, сярод балот і лесу, ён заснаваў манастыр, які пазней сабраў значную колькасць браціі і стаў іменавацца Лаўрай, што і дало назву паселішчу — Лаўрышава. Трагічны не толькі лёс манастыра, але і канец зямнога жыцця Елісея Лаўрышаўскага — у 1250 годзе ён быў забіты беснаваным юнаком, які і ацаліўся потым ад выпадковага дотыку да мошчаў святога. Мошчы прападобнага Елісея 250 гадоў стаялі адкрытымі ў манастырскай царкве, ад іх было шмат ацаленняў. Нашэсце татар у пачатку XVI стагоддзя пакінула тут крывавы след — ворагі расправіліся з манахамі, а манастыр зраўнялі з зямлёю. Мошчы прападобнага Елісея інакі паспелі схаваць у зямлю.

Сёння мы з'яўляемся сведкамі чарговага аднаўлення Свята-Елісееўскага Лаўрышаўскага мужчынскага манастыра. Манастыр зарэгістраваны ў жніўні 2007 года. Адраджэнню яго папярэднічала будаўніцтва на месцы святой абіцелі царквы-помніка ў гонар прападобнага Елісея Лаўрышаўскага.



Храм быў асвячоны ў 2000 годзе і да 2007-га выконваў функцыі сельскага прыхода вёскі Гнесічы. Цяпер храм манастырскі. Сёння ў манастыры пяць насельнікаў. Намеснікам з'яўляецца ігумен Лазар, а благачынным — іераманах Яўсевій. На манастырскім падворку акрамя царквы некалькі будынкаў — жылы корпус (складзены з перанесенай вясковай хаты), трапезная. Манастыр мае дзве гасцініцы ў суседніх Гнесічах, для мужчын і жанчын, з надзеламі зямлі, апрацоўваць якія дапамагаюць вяскоўцы.

Айцец Яўсевій расказвае гасцям пра будучае манастыра. На тэрыторыі святой абіцелі плануецца пабудаваць Дом працавітасці для абяздоленых і адкінутых грамадствам людзей. Магчыма, гэта будуць састарэлыя, ад якіх адмовіліся дзеці, хворыя пасля інфаркту ці пасля інсульту, людзі, якія пакутуюць на алкагалізм, наркаманію, і прайшлі курс лячэння, хто вярнуўся з месц пазбаўлення волі. Тут яны змогуць набыць навык якога-небудзь рамяства. Царква, якую мы сёння бачым, будзе Купеллю пакаяння, дзе людзям будзе аказана духоўная дапамога, каб любы чалавек праз Таінствы Царквы мог зрабіць крок да выпраўлення і вырашыць сам для сябе: вярнуцца да жыцця ў свет ці застацца ў манастыры.

— У Царквы ёсць шматвекавы вопыт работы з такімі людзьмі, — гаворыць айцец Яўсевій. — Адкрыццё рэабілітацыйнага комплексу, упэўнены, прынясе карысць грамадству. Тут асаблівыя ўмовы для гэтага — аддаленасць, маладаступнасць месца, прыгожая прырода. Людзі змогуць лячыць тут сваю душу. Чалавеку неабходна хоць некаторы час прысвяціць сабе, падумаць аб сваёй душы, адасобіцца, памаліцца за родных. Плануецца будаўніцтва гасцініцы для паломнікаў. Можна будзе прыехаць сюды і пажыць з сям'ёю — не дзень-два, а тыдзень, ці нават правесці ўвесь водпуск. Спрадвеку Праваслаўная Царква імкнулася аказаць духоўную дапамогу гаротным людзям. Дом працавітасці плануецца зрабіць цэнтрам духоўнай і сацыяльнай рэабілітацыі людзей, якія маюць жаданне вярнуцца да нармальнага жыцця.

У Свята-Елісееўскі Лаўрышаўскі манастыр павялічваецца паток паломнікаў не толькі з Беларусі, але і Украіны, Расіі, былі групы нават з Германіі і Францыі. Ёсць магчымасць пачаць будаўнічыя работы. Для гэтага неабходны пад'язныя шляхі да манастыра — цяперашні мост, які злучае дарогу з падворкам, з цяжкасцю вытрымлівае нават пешых паломнікаў. Пра рух тэхнікі не можа быць размовы. Брація манастыра мае намер звярнуцца за дапамогай да мясцовых улад з просьбай аказаць садзейнічанне ў будаўніцтве пад'язных шляхоў і капітальнага моста. Гэтай праблемай пранікаюцца і паломнікі, збіраючы подпісы, каб хадайнічаць перад Навагрудскім выканаўчым камітэтам аб дапамозе ў правядзенні работ. Было б нядрэнна, каб мясцовыя ўлады дапамаглі манастыру ў вырашэнні гэтай важнай задачы. Манастыр бярэ на сябе важную місію сацыяльнага служэння, дапамогі ў лячэнні парокаў, якія цяжкім грузам ляжаць на сённяшнім грамадстве, і ў праве разлічваць на дапамогу.



Спрадвеку народ беражліва захоўваў свае святыні, пад малітоўным пакровам якіх саграваўся ў дні смутку і выпрабаванняў. На якім бы месцы кожны з нас не нёс сваё служэнне, мы маем абавязак вярнуць народу страчанае. Манастыры заўсёды мелі выключнае значэнне ў грамадскім жыцці. Лаўрышаўскі, напрыклад, быў цэнтрам летапісання ў Беларусі, рукапіснае ілюстраванае Лаўрышаўскае Евангелле, якое захавалася, цяпер знаходзіцца ў бібліятэцы Чартарыйскіх у Кракаве.

Каля 500 гадоў святыя мошчы прападобнага Елісея Лаўрышаўскага знаходзяцца ў зямлі, на месцы старадаўняга манастыра. Сілай малітваў святога суцяшаецца кожны, хто наведвае святую абіцель. Паводле падання, святыя мошчы будуць аднойдзены, як толькі адродзіцца манастыр.

## Святлана ЖЫБУЛЬ, фота аўтара.

P.S. Калі рыхтаваўся матэрыял да друку, стала вядома, што ў ноч з 16 на 17 студзеня ў жылым корпусе Свята-Елісееўскага Лаўрышаўскага манастыра адбыўся пажар. Па міласці Божай усе засталіся жывыя, але будынак згарэў. Калі б да манастыра былі пад'язныя шляхі, пажарныя паспелі б справіцца з агнём. Машынам прыйшлося ехаць у аб'езд не па самай лепшай лясной дарозе. Гэта яшчэ адзін сігнал — як патрэбен мост да святой абіцелі. А нам усім урок — спяшацца рабіць добрыя справы. Заўтра можа быць позна.

Зараз манастыру вельмі патрэбна дапамога будаўнікоў, а таксама грошы, вопратка, прадукты. Ва ўсе часы багатыя і бедныя людзі лічылі сваім абавязкам рабіць ахвяраванні на святыні, ніводная ахвяра наша не застанецца незаўважанай у Бога. Разліковы рахунак манастыра 3015205150018 у ААТ «Белаграпрамбанк», г. Навагрудак, Гродзенская вобласць, УНП 590557014, код 449; адрас: 231427, Гродзенская вобласць, Навагрудскі раён, в. Гнесічы, п.а. Лаўрышава, Свята-Елісееўскі Лаўрышаўскі мужчынскі манастыр, тэл. (8-01597)-9-98-86.

Nº 4, 2008

#### -‡∐apkoyha€ -\$12° caoba

## ЯШЧЭ РАЗ ПРА МОВУ БОГАСЛУЖЭННЯ

Часта ў Мінскае епархіяльнае ўпраўленне прыходзяць лісты, у якіх людзі задаюць разнастайныя пытанні адносна жыцця Праваслаўнай Царквы. Адзін з такіх лістоў нядаўна быў атрыманы з Гомеля. Паколькі пытанні, закранутыя ў ім, узнікаюць і ў некаторых чытачоў нашай газеты, мы публікуем адказ на старонках «Царкоўнага слова».



Протаіерэй Сергій ГАРДУН, кандыдат багаслоўя, клірык Свята-Духава кафедральнага сабора

«У адпаведнасці з Законам Рэспублікі Беларусь «Аб зваротах грамадзян» прапаную выказаць добрую волю да супрацоўніцтва і адказаць на некаторыя пытанні.

Праваслаўная Царква існуе на Беларусі з 992 года, але да гэтага часу служба вядзецца на незразумелай для насельніцтва мове. Беларусь з'яўляецца свецкай дзяржавай, а паводле Канстытуцыі дзяржаўнымі мовамі з'яўляюцца беларуская і расейская мова. І калі расейская мова хоць як, але выкарыстоўваецца (стараславянская, альбо царкоўнаславянская мова нечым падобна да расейскай), то беларуская мова не выкарыстоўваецца зусім, хоць беларусы складаюць 80% жыхароў нашай дзяржавы.

Да прыкладу Каталіцкая Царква ва ўсім свеце вядзе службу на мове насельніцтва той краіны, якое ў ёй жыве, а не на лацінскай мове, выказваючы тым самым павагу да людзей, і дапамагае ім звяртацца да Бога на зразумелай мове.

Таму, ці магчыма правядзенне на Беларусі службаў у Праваслаўнай Царкве на беларускай мове, і ці не маглі б Вы сваім рашэннем увесці такі парадак?

Па-другое, ці можаце Вы адказаць, чаму ў Праваслаўнай Царкве ўсе рэлігійныя абрады платныя, больш за тое, з цвёрда ўсталяванымі цэнамі і касавай сістэмай. Як гэта суадносіцца з рэлігіяй і мараллю?

Чаму ў Каталіцкім Касцёле абрады не маюць кошту, гэга значыць робяцца не за грошы, а проста таму, што чалавек проста, да прыкладу, хоча ахрысціцца.

Ці магчыма адмяніць гэтую прыкрую практыку, і не браць з людзей грошы за тое, што яны прыйшлі да Бога.

Выбачайце за рэзкі стыль, мы нікога не хацелі пакрыўдзіць, але такая сітуацыя на сённяшні дзень, і яе трэба выпраўляць».

на Ваш ліст, накіраваны на імя Мітрапаліта Мінскага і Слуцкага Філарэта даручана адказаць мне.

Вы прапануеце нам «выказаць добрую волю для супрацоўніцтва і адказаць на некаторыя пытанні». Дзякуем Вам за прапанову і спадзяёмся наладзіць з Вамі супрацоўніцтва.

Пастараюся адказаць на Вашы пытанні, хаця Ваша пазіцыя для мяне не зразумелая. Напрыклад, Вы сцвярджаеце, што ў праваслаўных храмах служба вядзецца на «незразумелай для насельніцтва мове». Якую мову Вы маеце на ўвазе? Напэўна, царкоўнаславянскую? Але далей Вы пішаце, што царкоўнаславянская мова для Вас «нечым падобна да расейскай», напэўна, маючы на ўвазе рускую мову (бо слова «расейская» ў сучаснай беларускай мове няма). Але калі царкоўнаславянская падобная да рускай, то чаму ж Вы называеце яе незразумелай для насельніцтва? Наша насельніцтва, на жаль, у пераважнай сваёй большасці, размаўляе на рускай мове, хоць беларусы і складаюць 80% жыхароў нашай краіны. Дык калі па-Вашаму царкоўнаславянская мова падобная да рускай, а рускую мову разумеюць усе беларусы, то як царкоўнаславянская мова можа быць незразумелай?

А цяпер дазвольце мне выказаць Вам сваё бачанне моўнай сітуацыі у нашай Праваслаўнай Царкве. Мовай царкоўнага богаслужэння для беларускага народа з'яўляецца царкоўнаславянская мова. Яна гучыць у нашых храмах ужо больш як тысячу гадоў. На ёй маліліся нашы беларускія святыя — Кірыл Тураўскі, Еўфрасіння Полацкая, Сафія Слуцкая, Афанасій Брэсцкі, Георгій Магілёўскі, а таксама і не святыя, але славутыя людзі нашай Бацькаўшчыны — Францыск Скарына, Канстанцін Астрожскі, Сімяон Полацкі, ды і, у рэшце рэшт, усе нашы дзяды і прадзеды, увесь наш народ. І таму царкоўнаславянская мова — гэта царкоўная мова нашага народа, гэта наша мова, гэта наша духоўная і культурна-гістарычная спадчына. І яе нам трэба захоўваць і

берагчы. Вы згодны з гэтым ці не? Ва ўсякім разе, гэта адна з прычын таго, чаму ў беларускіх праваслаўных храмах богаслужэнні правяцца на царкоўнаславянскай мове. Дарэчы, многія вучоныя-лінгвісты прыйшлі да высновы, што беларуская мова з усіх славянскіх моў найбольш захавала старажытную лексіку і таму яна больш падобная да царкоўнаславянскай, чым якая іншая. Дадам яшчэ, што беларусы — не адзіны праваслаўны народ, які ў богаслужэнні выкарыстоўвае не сучасную, а старажытную мову. У Грэцыі богаслужэнне правіцца на старажытнагрэчаскай мове, у Грузіі — на старажытнагрузінскай, а для балгар, сербаў, македонцаў, рускіх, украінцаў, беларусаў, чарнагорцаў мовай богаслужэння з'яўляецца царкоўнаславянская. Я не згодны з тым, што гэта мова зусім для нашых вернікаў незразумелая. Напэўна, правільней сказаць, што яна не поўнасцю зразумелая. Праблема тут, безумоўна, ёсць. І вырашыць яе можна двума шляхамі: 1) перакласці богаслужэнне на беларускую мову; 2) прыкласці намаганні і вывучыць царкоўнаславянскую мову. І першая, і другая задача маюць свае складанасці.

Складанасць першай задачы ў тым, што аб'ём перакладу богаслужэння вельмі вялікі — гэта дзесяткі тоўстых фаліянтаў. А перакладчыкаў, якія б добра ведалі некалькі моў (бо перакладаць трэба не толькі з царкоўнаславянскай, а пераважна з грэчаскай — на гэтай мове на пачатку складзена было праваслаўнае богаслужэнне), зусім мала. Таму хаця пераклад Свяшчэннага Пісання і праваслаўнага богаслужэння на беларускую мову і вядзецца, здзяйсняецца ён вельмі павольна. Нягледзячы на гэта, богаслужэнні на беларускай мове адбываюцца ў некаторых храмах Мінска, Віцебска, Гродна і іншых беларускіх гарадоў. Маглі б яны служыцца і ў многіх іншых храмах, калі б было на тое жаданне прыхаджан. На жаль, яго няма. Чаму? Прычыны самыя розныя. Вось Вам канкрэтны прыклад. Мая маці з дзяцінства, яшчэ з дашкольнага ўзросту на-

вучыла мяне маліцца на царкоўнаславянскай мове: «Отче наш, иже еси на небесех» і г.д. Канешне, гэтыя словы адразу былі для мяне незразумелымі, але ішоў час, я хадзіў штонядзелі ў царкву, і царкоўнаславянская мова станавілася прывычнай і зразумелай. І, мне здаецца, гэта абсалютна натуральна. Ніякі чалавек не нараджаецца з веданнем той ці іншай мовы. Мову мы ўспрымаем, чуючы яе або чытаючы на ёй, і паступова засвойваем. Канешне, далёка не ўсіх нашых прыхаджан у дзяцінстве навучылі маліцца і хадзіць у царкву. Але калі чалавек і пазней, у 20, 30, 40 і нават 50 гадоў пачне рэгулярна хадзіць у храм, чытаць Евангелле, маліцца па малітваслову, царкоўнаславянская мова паступова стане для яго зразумелай, блізкай і роднай. Хіба не так? Скажыце, Вы даўно ходзіце ў храм Божы кожную нядзелю і свята, як належыць хрысціяніну? Вы чытаеце Евангелле? Вы моліцеся Богу?

Вы ставіце нам, праваслаўным, у прыклад Каталіцкую Царкву, «якая ва ўсім свеце вядзе службу на мове насельніцтва той краіны, якое ў ёй жыве». Зусім няўдалы прыклад у дачыненні да Беларусі! Хіба Вы не ведаеце, шаноўны, што на працягу ўсёй сваёй гісторыі Каталіцкая Царква на Беларусі праводзіла свае богаслужэнні на лацінскай і польскай мовах і імкнулася апалячыць беларусаў (на жаль, не без поспеху)? Тыя паўмільёна чалавек з насельніцтва нашай краіны, якія афіцыйна лічаць сябе палякамі, не эмігравалі з Польшчы ў Беларусь, а з'яўляюцца нашчадкамі беларусаў, якіх некалі гвалтоўна зрабіла палякамі Каталіцкая Царква. Давайце ўспомнім і навейшую гісторыю — калі на Беларусі з'явіўся першы каталіцкі біскуп Казімір Свёнтак (пачатак 1990-х гадоў). Што ён заявіў аб праграме сваёй дзейнасці на чале Каталіцкай Царквы? «Мая праграма, — казаў ён, — гэта пашырэнне польскасці на гэтай тэрыторыі: нам трэба як мага больш дзяцей і моладзі адпраўляць у Польшчу на экскурсіі, на вучобу, а з Польшчы сюды прысылаць ксяндзоў і манахаў, нам трэба арганізоўваць гурткі палякаў, курсы польскай мовы...» І гэта ўсё рабілася і робіцца! Праўда, на пачатку 1990-х гадоў рабілася яшчэ іншае: у касцёлах на тэрыторыі суверэннай Беларусі былі вывешаны польскія дзяржаўныя сцягі і партрэты прэзідэнта Польшчы. Беларускі ўрад мусіў прыняць спецыяльную пастанову, загадаўшы павыносіць з культавых будынкаў дзяржаўныя сімвалы чужой краіны, у якой, дарэчы, тады ўжо пачалі друкаваць геаграфічныя карты, на якіх Заходняя Беларусь значылася польскай тэрыторыяй. Пра Казіміра Свёнтака польскія кінематаграфісты знялі дакументальны фільм, які паказвалі на польскім тэлебачанні, і дзе Свёнтак гаварыў пра свае планы паланізацыі Беларусі, ні разу не згадаўшы імя краіны, у якой ён жыве і працуе. Я памятаю апошні кадр гэтага фільма: твар Казіміра Свёнтака на ўвесь экран і яго словы: «Jestem polakiem» — «Я — паляк!» Толькі пасля таго, як беларускі ўрад выступіў з жорсткай ацэнкай такой палітыкі каталіцтва, у касцёлах пачалася «беларусізацыя». Ці Вы настолькі малады, што не памятаеце гэтага, ці тады Вы яшчэ не сачылі за рэлігійнем жыццём? Але і цяпер у большасці касцёлаў Беларусі богаслужэнні праводзяцца на польскай мове (у адных — толькі на польскай, у другіх — на польскай і беларускай), хаця польская мова для беларусаў — гэта зусім не тое, што царкоўнаславянская. Царкоўнаславянская мова — гэта богаслужэбная мова нашых беларускіх сятых і ўсяго нашага народа. Польская мова — гэта мова чужая нам, гэта мова таго народа, які не раз у гісторыі спрабаваў адабраць у нас, беларусаў, нашу мову і нашу нацыянальную свядомасць. Каб не быць галаслоўным спашлюся на «Беларускую энцыклапедыю»: «Пасля Люблінскай уніі 1569 года беларуска-літоўская шляхта з мэтай захавання свайго палітычнага і эканамічнага становішча імкнулася да ўстанаўлення ў ВКЛ важнейшых дзяржаўных інстытутаў на польскі ўзор. У сярэдзіне семнаццатага стагоддзя беларуская мова практычна выйшла з ужытку ў дзяржаўных канцылярыях. Юрыдычна гэта было аформлена рашэннем усеагульнай канферэнцыі саслоўяў 1696 г.» (т. 2, с. 415. Мн., 1996).

Але вернемся да сучаснага стану рэчаў. Калі Вы ведаеце такіх людзей у Гомелі, якія хацелі б маліцца на богаслужэнні па-беларуску, то збярыце іх подпісы і падайце прашэнне на імя архіепіскапа Гомельскага і Жлобінскага Арыстарха, бо няма праблемы ў тым, каб зверху (ад Мітрапаліта Філарэта) атрымаць на гэта дазвол (ён ужо ёсць!), а праблема ў тым, каб на месцы гэта арганізаваць. Спадзяюся, што Вы за гэта возьмецеся.

# ЦІ ТРЭБА ПЛАЦІЦЬ ГРОШЫ ЗА РЭЛІГІЙНЫЯ АБРАДЫ?

япер наступныя Вашы пытанні. Вас цікавіць, чаму ў царкве «ўсе рэлігійныя абрады платныя». Гэтае пытанне мяне вельмі здзівіла, бо кожны праваслаўны чалавек, які рэгулярна наведвае храм, ведае, што гэта няпраўда. На Спаса асвячаюць у храме яблыкі, на Вербніцу — вярбу, на Вадохрышча — ваду, на Вялікдзень — яйкі, мяса, сыр. Хіба за гэта прызначана якая-небудзь плата? Найважнейшыя хрысціянскія таінствы — споведзі і прычашчэння — таксама ва ўсіх праваслаўных храмах праводзяцца бясплатна на працягу ўсяго года.

Разам з тым пры некаторых свяшчэннадзеяннях, якія адбываюцца раз у жыцці — хрышчэнне, вянчанне, адпяванне і іншыя — прыхаджане ўносяць ахвяраванне, памер якога вызначаецца царкоўнай радай храма. І гэта «не цвёрда ўсталяваныя цэны», як сцвярджаеце Вы, а прыкладныя сумы. Яны могуць быць рознымі ў розных храмах (напрыклад, калі храм будуецца або рамантуецца, то ў гэты перыяд — большымі, чым у суседнім храме). І я не ведаю ніводнага прыкладу, каб свяшчэннік адмовіўся ад таго ці іншага свяшчэннадзеяння з-за малой сумы ахвяравання. З другога боку, бываюць выпадкі, калі людзі прапануюць і большую суму, чым устаноўлена царкоўнай радай, і мы з удзячнасцю прымаем гэтыя ахвяраванні. Так што цвёрдых цэн няма.

Далей Вы пытаецеся, як платныя абрады суадносяцца з рэлігіяй і мараллю. Адказваю. Веруючыя людзі, як і няверуючыя, павінны самі сябе ўтрымліваць. Жывучы ў кватэры, плацім за газ, за электрычнасць, за ваду і г.д. Мы робім гэта і разумеем, што ніхто іншы за нас плаціць не павінен. Акрамя асабістых дамоў, праваслаўныя хрысціяне маюць яшчэ і агульны дом — храм Божы, дом для супольнай малітвы. Як узнікае новы храм? Збіраецца група праваслаўных людзей, якія адчуваюць патрэбу ў стварэнні новага прыхода і пабудове храма. Яны ствараюць суполку і рэгіструюць яе. Суполка выбірае са сваіх членаў старшыню, намесніка старшыні, казначэя. Гэта царкоўная рада. Яна арганізуе збор сродкаў на пабудову храма, а калі храм пабудаваны, то забяспечвае яго нармальнае функцыянаванне. У храме, як і дома, ёсць электрычнасць, вадаправод, ацяпленне. Хто за гэта павінен плаціць? Канешне, веруючыя людзі, якія прыходзяць у храм на супольную малітву. Храм трэба захоўваць у чысціні, пастаянна прыбіраць яго. Храм трэба ахоўваць. Так што патрэбны і прыбіральшчыкі, і ахоўнікі. Хто павінен аплачваць іхнюю працу? Канешне, прыхаджане. Нарэшце, у любым храме павінны быць свяшчэннаслужыцелі, якія, маючы багаслоўскую адукацыю, адказваюць за арганізацыю і правядзенне богаслужэнняў. На маю думку, іхняя праца таксама вартая ўзнагароды.

Вы пішаце, што ў каталіцкім касцёле абрады не маюць кошту. Не буду з Вамі спрачацца, але сумняваюся, што гэта так, бо ў мяне ёсць знаёмыя католікі і ў Мінску, і ў Гродне, і ў Слоніме, і я ведаю, што яны і пры вянчанні, і пры хрышчэнні дзяцей, і пры жалобнай імшы пэўныя сумы грошай у касцёл прыносілі. Я, праўда, не пытаўся, колькі. З Вашага ліста вынікае, што Вы добра ведаеце сістэму фінансавання касцёла. Па праўдзе кажучы, я ведаю пра гэта мала што. Але я ўпэўнены, што не толькі праваслаўныя храмы, але і касцёлы таксама плацяць за газ, электрычнасць, ваду, ксёндз атрымлівае зарплату, у касцёлах праводзіцца рамонт. Калі ў касцёле ўсе абрады бясплатныя, адкуль жа грошы на ўсё гэта? Можа б Вы, як чалавек дасведчаны, напісалі нам падрабязна, адкуль касцёл бярэ грошы на ўсе свае патрэбы. У нашых праваслаўных храмах няма іншых грошай, акрамя тых, што прыносяць людзі, нашы вернікі. Калі ў касцёлах ёсць нейкая іншая магчымасць атрымліваць грошы, не беручы іх ад людзей за тое, як Вы кажаце, што яны прыйшлі да Бога, напішыце нам пра гэта ў парадку супрацоўніцтва. Можа, гэты каталіцкі вопыт будзе карысным для нас, і мы яго пастараемся пераняць. Я чуў, праўда, што касцёлы ў Беларусі атрымліваюць фінансавую дапамогу з Польшчы, Італіі і іншых краін. Мне гэта не вельмі падабаецца. Чаму ксяндзу, які праводзіць богаслужэнне для жыхароў Гомеля, зарплату павінны плаціць жыхары Кракава або Любліна? Мне здаецца, гэта не зусім справядліва ў дачыненні да іх і не зусім маральна з нашага боку. А як Вы лічыце?

На заканчэнне хачу нагадаць Вам, што Свяшчэннае Пісанне навучае вернікаў матэрыяльна забяспечваць сваіх свяшчэннаслужыцеляў. Вось як піша пра гэта святы апостал Павел: «Які воін служыць калі-небудзь на сваім утрыманні? Хто, пасадзіўшы вінаград, не есць пладоў яго? Хто, пасучы статак, не есць малака ад статку?.. Калі мы пасеялі ў вас духоўнае, то вялікая рэч, калі пажнем цялеснае?.. Хіба не ведаеце, што тыя, хто здзяйсняе свяшчэннадзеянне, кормяцца ад свяцілішча? Што тыя, хто служыць пры ахвярніку, бяруць долю ад ахвярніка? Так і Гасподзь наказаў тым, хто прапаведуе Евангелле, жыць ад дабравесця» (1 Кар. 9, 7, 11, 13-14).

Здаецца, на ўсе Вашы пытанні я адказаў, таму з чыстым сумленнем заканчваю сваё пісьмо і спадзяюся на супрацоўніцтва з Вамі.

#### Вопрошающим отвечаем



На вопросы Федора Жура из д. Пески Березовского района Брестской области отвечает священник Юрий ЗАЛОСКО

Почему православные священники носят бороды, а католические нет?

Наши священники носят бороду в силу исторически сложившейся традиции. Укоренилась она не сразу, а во второй половине первого тысячелетия. Белое духовенство стало носить бороды, беря пример с монахов, которые, будучи ревнителями благочестия, пользовались в Церкви большим духовным авторитетом. Постепенно данный обычай стал повсеместным, хотя какого-то догматического или сакраментального смысла он не имеет. И при рукоположении никто не дает клятвенного обещания в том, что будет носить бороду. То есть здесь предоставляется право выбора. Просто, как правило, православное духовенство старается соответствовать благочестивой традиции и носить бороду.

А что касается католического духовенства, то, в частности, в Западной Европе подобная традиция отпала, хотя можно встретить католических священнослужителей с бородой. В то же время среди православных батюшек бывают и не имеющие бороды.

Когда хоронят покойника, то надевают ему обручальное кольцо, крестик, а в руки дают иконку, а потом все это закапывают вместе с гробом. Скажите, можно ли все эти ценности забрать родственникам?

Похоронные атрибуты, которые мы влагаем в руки усопших: икона, крест, текст молитвы и саван (с изображением креста и молитвой «Святый Боже»), которым покрывают покойника, забирать нельзя. Что касается других ценностей, то их кладут в гроб по желанию родственников усопшего. Забрать их можно.

Вопрос в другом. Если нет желания погребать с усопшим ценности, ювелирные изделия, зачем класть их в гроб? Тогда лучше не делать этого.

Когда человек повесился, его хоронят без священника. А потом можно ли в церкви подавать записки за упокой самоубийцы?

В данном случае записки подавать нельзя. Их можно будет подавать только после заочного отпевания, разрешение на которое дает только правящий архиерей после обращения родственников и выяснения обстоятельств ухода из жизни этого человека. До этого разрешения и после можно возносить молитвы за умершего от своего имени.

- Нина Леонидовна, как давно Вы делаете православные сюжеты на радио?
- Первый материал я сделала где-то в 1990-х, в начале перестройки. Он вышел в рамках 20-минутной программы «Мінскія навіны». Й что интересно, тогдашний руководитель нашей редакции первый материал пропустил, а второй снял с эфира. Но он сделал это не потому, что был воинстующим атеистом, а потому, что стиль этой передачи ему показался уж очень непривычным. Но потом сюжеты стали выходить постоянно и длились около семи минут. Были у меня репортажи с участием священников, были и без них, но всегда слушатели воспринимали их хорошо, даже эмоционально.
- А как случилось, что Вы начали заниматься духовной тематикой в СМИ? Это был Ваш личный выбор, или выпало такое послушание?
- Это была моя инициатива:
   просто записала в план работ и сделала первый материал.
- То есть это был порыв души: говорить людям о православии?
- Да. И в свое время предоставилась такая возможность. Ведь всегда как журналист ищешь интересную тему. А как верующий человек даже в программах чисто светских стараешься подготовить для слушателей такой материал, который бы показывал хороший пример, призывал людей стать лучше.
- Сколько лет выходит в эфир программа «Божие Слово»?
- Уже больше 10 лет. Ее хронометраж 20 минут. За это время удается рассказать о больших праздниках, житиях святых, освятить актуальные церковные события. А с 1 сентября 2007 года мне дополнительно дали 4 минуты по будням в программе «Добрай раніцы, Беларусь». Моя рубрика называется «Праваслаўны каляндар» и выходит на белорусском языке.
- Эти короткие сюжеты Вы делаете как-то по-новому, или они похожи на программу «Божие Слово»?
- Вначале было такое решение: чтобы сюжеты вписывались в общий фон вещания, делать их с использованием классической музыки, а не церковных песнопений. Я попробовала один раз, второй, третий не получается.

Как-то мои коллеги посоветовали мне взять «Элегию» Рахманинова. Это очень богатое произведение, бурное. Эта музыка вызы-

Православие в эфире

# **ЧЕСТНО И СТАРАТЕЛЬНО ИСПОЛНЯТЬ СВОЕ ПОСЛУШАНИЕ**

В прошлом году на страницах нашей газеты мы начали ряд публикаций о православных радио- и телепрограммах в светских СМИ. В этом номере — интервью с Ниной Леонидовной ЦИРУЛЬНИК, автором и ведущей передачи «Божие Слово», которая каждое воскресенье звучит на радиоканале «Сталіца» (УКВ 72,89).

вает много эмоций, но они не о том, это совершенно не те переживания. И, в конце концов, я пришла к тому, с чего начинала: даже краткие сюжеты о православии должны сопровождаться молитвенными песнопениями. Ведь разговор идет не о земном, а о небесном. И мои коллеги согласились со мной, что все материалы о жизни Церкви должны сильно отличаться от всей другой информации.

Например, если читается Евангелие, то никакая классическая музыка не отразит его смысл. Или речь, допустим, идет о великомученике. Ведь о его кончине, которая была ради Христа, нельзя говорить как об обычной смерти.

- Ежегодно Вам приходится говорить об одних и тех же праздниках, одних и тех же святых. Удается делать сюжеты оригинальными, посвоему новыми?
- Казалось бы, да, в этом году делаешь ту же тему, что и в прошлом. И вроде бы основа, канва события та же самая. Конечно, помогает литература, и удается найти новые, более яркие моменты, высказывания. Но главное заново пережить эту тему. Тогда слушатели тоже сопереживают сказанному.

И мне кажется, что даже если в сердце людском это переживание будет длиться не долго, оно зачтется. Недавно я нашла высказывание одного из святых отцов, где говорится, что когда мы вспоминаем подвиг мучеников и сопереживаем ему, как бы участвуем в нем, то на Суде Божием это нам тоже зачтется...

- Нина Леонидовна, в Ваших программах всегда принимают участие священники. Вы предпочитаете приглашать каких-то постоянных проповедников или стремитесь к разнообразию?
- Если вспоминать, кого из священников я записывала, то, наверное, проще сказать, кого не записывала. Вообще, участие священнослужителей в передаче, тем более Митрополита Филарета, очень обязывает. Рядом с их проповедью я не имею права допустить в программе какуюто неточность или сказать что-то

ошибочное. Свой текст, рассказ о собственных переживаниях я всегда вводила в передачи с очень большой осторожностью. Вообще, прежде, чем что-то сказать, я обращаюсь к книгам, проверяю себя.

У программы есть постоянные слушатели, в том числе священники, а еще мой муж, который работает в Минском епархиальном управлении. Это меня обязывает и заставляет быть очень аккуратной в подготовке материала.

- Однако свое, личный религиозный опыт Вы все же привносите в передачи?
- Я, вообще, не представляю себе никакой темы, когда человек неискренен. Любую тему нужно делать искренне. А как иначе? Если нет искренности, то ее невозможно изобразить. И слушатель это обязательно почувствует... Наверное, в журналистике самое главное если ты пережил нечто, то нужно суметь найти четкие, точные слова, чтобы все это изобразить.

И еще, какой-то ход, какой-то прием, какая-то мысль для программы часто рождается во время богослужения.

- С каким чувством Вы приступаете к созданию духовных программ? Работая над ними, Вы ставите перед собой какую-то цель?
- К работе приступаю с осознанием своего недостоинства. Слава Богу, что Он мне поручил этот труд! Я же просто стараюсь как можно более честно и старательно исполнять свое послушание.

А цель... — чтобы в сердцах людских воспламенилась любовь ко Господу. Чтобы состоялось осознание того, что мир, окружающий нас, — не цель нашей жизни. Небесный мир — вот это главное, и это — не мечтание, не выдумка, а реальность.

- Как Вы считаете, удается ли Вам осуществить задачу, которую ставите перед собой? Приходилось ли слышать отзывы слушателей о Вашей работе?
- Можно располагать книгами, знаниями, разнообразными аудиозаписями, но программа может и



не получиться... Но обычно выходит так, что быстро или медленно (это даже от меня как-то не зависит), но в нужный момент все складывается — и программа выходит в эфир.

А люди звонят. Мы, создатели передач, можем по-своему оценивать свое творчество. Но, конечно, самое главное, как программы воспринимают слушатели.

Что интересно, я не избегаю сложных тем. Да ведь православие само по себе очень высокое и сложное! И что меня потрясает: люди всегда все понимают. И не только понимают, но воспринимают сердцем.

Вот в ноябре у меня был трехминутный сюжет о святителе Григорие Паламе с участием Митрополита Филарета. Речь шла о Фаворском свете. Я тогда волновалась: а поймут ли люди такую сложную богословскую тему? Поняли!

И когда сегодня некоторые мои коллеги говорят, что делают передачи пошлые, примитивные потому, что, дескать, этого требует народ, — это такая ложь! Такое лукавство! Просто автор программ, наверно, сам находится на достаточно низком уровне внутренней культуры и приписывает это слушателям. Но сами понимаете, «горе тем, через кого приходят соблазны».

— Итак, Вы стремитесь «сеять разумное, доброе, вечное»...

— Уверена: будь это большая программа или маленький сюжет, рассказ о православной выставке или о строительстве духовно-образовательного центра — не важно. Передача о православии ценна только тогда, когда это проповедь. Иначе смысла нет. Просто не нужно никогда забывать, во имя чего она делается.

Беседовала Елена НАСЛЕДЫШЕВА





24 января

#### **MOCKBA**

Открылся православный сайт о суевериях www.sueverie.net. Его представило православное общество «Азбука веры». Цель нового интернет-проекта — освобождение веры от суеверий. Тем не менее, на практике они часто идут нога в ногу. Символ веры подменяется, искажается и размывается суеверием. Богословие и молитва граничат с идолопоклонством. Как это возможно? Как с этим бороться? Что значит верить и не быть суеверным? Ответы на эти и многие другие вопросы дает новый сайт.

Девизом нового интернет-ресурса, по мнению его создателей, вполне могут стать следующие слова диакона Андрея Кураева: «Снова обыватели пугают друг друга порчами и сглазами, снова бродячие шаманы предлагают свои услуги по «привороту» и «отвороту». Снова вокруг ярмарочное изобилие имен и масок различных духов и божеств, оккультных словечек, обозначающих всевозможные «планы», «зоны» и «энергии». Люди забыли, что можно просто встать перед Богом и без всяких сложных ритуалов, заклинаний и велеречивых именований сказать: «Господи!».

#### **ИТАЛИЯ**

Конференция католических епископов Италии одобрила новый чин отпевания — молитвы, которые нужно читать в крематории, а также над пеплом усопшего перед его развеиванием по ветру. Введенное в ноябре новшество, однако, привлекло внимание лишь после получившего широкую огласку инцидента в Аосте, в итальянских Альпах, когда священник местной церкви отец Кармело Пелликоне отказался отпевать человека, перед смертью просившего

развеять его прах над горами. Вдове покойного священник заявил, что развеивание пепла противоречит христианскому догмату о воскресении тела, поскольку означает стремление к пантеистическому воссоединению с природой после смерти.

Представитель епископской конференции Лучано Пакомио назвал подобные взгляды пережитком прошлого, а католическая газета «Аввенире» в специальной статье напомнила, что Католическая Церковь, хотя и предпочитает похороны, в определенных условиях приемлет кремацию и разрешает отпевать кремируемых, если их не подтолкнули к подобному шагу пантеистические взгляды или «почитание природы».

Многовековой запрет на кремацию в 1960-е годы на II Ватиканском соборе был снят при условии, что тело предварительно присутствует на отпевании. В 1997 году Ватикан даже согласился с возможностью приносить в церковь на отпевание кремированные останки.

Хотя кремация в Италии становится все более популярной (отчасти из-за нехватки места на кладбищах), многие итальянские священники попрежнему предпочитают совершать обряд над телом, а некоторые до сих пор полностью отвергают кремацию, называя ее язычеством.

#### ГРЕЦИЯ

Греческая полиция выдворила с границы монашеской республики Афон группу женщин, нарушивших тысячелетний запрет на посещение Святой Горы. Нарушительницы прибыли к так называемым «вратам Афона» неподалеку от древнего византийского монастыря Зигу, ныне заброшенного. Женщины заявили, что совершили «символическое попрание» запрета на доступ к мужским монастырям Афона. Впрочем, вследствие вмешательства полиции им удалось проникнуть на запретную территорию лишь на считанные метры.

Нарушительницы рассказали журналистам, что переступили границу

монашеских владений в знак протеста. Они требуют пересмотреть целый ряд судебных решений, по которым свыше 8 тысяч гектаров территории было отчуждено от светской части полуострова в пользу афонских монастырей. «Коль скоро монастыри не уважают запрет на отчуждение наследственного имущества, они не имеют права требовать от нас, чтобы мы уважали их запрет», — сказала одна из демонстранток.

Тяжба жителей окрестных поселков с афонскими монахами длится уже более двух с половиной десятилетий. Ближайшее судебное заседание по земельному спору состоится в январе в Салониках.

Гора Афон была провозглашена священным местом еще в указе византийского императора Василия Первого в ІХ веке от Рождества Христова. Запрет на посещение Афона женщинами, так называемый «аватон», освящен многовековой традицией. Афон считается «уделом Пресвятой Богородицы» — Единственной из женщин, всегда незримо присутствующей на Святой Горе.

История сохранила ряд случаев, когда неприкосновенность афонских владений для женщин нарушалась. Так, женщины укрывались здесь в числе беженцев после неудачного восстания греков против турецкого владычества в 1770 году, а также во время войны за независимость 1821 года.

В 30-е годы XX века на Афон, переодевшись мужчиной, проникла Алики Диплараку, первая гречанка, которая завоевала титул «Мисс Европа». Побывав на Афоне для того, чтобы удовлетворить свое любопытство, Диплараку впоследствии хвалилась этим поступком. Совсем другим было настроение Эвгении Пейю, которая оказалась на Афоне вопреки своей воле в 1948 году, во время гражданской войны. Отряд партизан-коммунистов попал в засаду правительственных сил, и выжившие, в том числе и 17-летняя девушка, спаслись бегством в монастыри Афона. Как вспоминала Пейю в одном из интервью, она считала, что совершила большой грех, пройдя на Афон, и глубоко раскаивалась в этом поступке.

Греческий Уголовный кодекс прямо запрещает женщинам вход на Афон, нарушительницам грозит тюремное заключение.

Несколько лет назад греческие власти негативно отреагировали на резолюцию Европарламента, которая требовала отменить аватон в порядке обеспечения равноправия между мужчинами и женщинами. Правительство заявило, что попрежнему будет уважать древнюю традицию.



# Будем знакомы!

Владимир, 52 года, из Витебска: для создания семьи познакомится с православной женщиной 45–55 лет. О себе: люблю церковные службы и православные песнопения. Имею 2 группу инвалидности, плохо вижу, сейчас нахожусь на пенсии. Живу с родителями.

Звоните: (8-029) 590-40-84 (спросить Владимира).

**Мария**, 43 года, оператор ЖКХ из г. Сморгонь: для создания семьи познакомлюсь с мужчиной до 50 лет, надежным, стремящимся жить по закону Божьему, имеющему собственное жилье. **О себе:** имею дочь 18 лет, работающую. Люблю домашний уют, вязание, много читаю, в основном духовную литературу.

Звоните: 8-01592-3-74-76 (с 8.00 до 16.00).

№ 4, 2008 15





# О ДВУХ МЛАДЕНЦАХ

животе беременной женщины разговаривают двое младенцев. Один из них — верующий, другой — неверующий.

**Неверующий младенец:** Ты веришь в жизнь после родов?

**Верующий младенец:** Да, конечно. Всем понятно, что жизнь после родов существует. Мы здесь для того, чтобы стать достаточно сильными и готовыми к тому, что нас ждет потом.

**Неверующий младенец:** Это глупость! Никакой жизни после родов быть не может! Ты можешь себе представить, как такая жизнь могла бы выглядеть?

**Верующий младенец:** Я не знаю все детали, но я верю, что там будет больше света, и что мы, может быть, будем сами ходить и есть своим ртом.

**Неверующий младенец:** Какая ерунда! Невозможно же самим ходить и есть ртом! Это вообще смешно! У нас есть пуповина, которая нас питает. Знаешь, я хочу сказать тебе: невозможно, чтобы существовала жизнь после родов, потому что наша жизнь — пуповина — и так уже слишком коротка.

**Верующий младенец:** Я уверен, что это возможно. Все будет просто немного по-другому. Это можно себе представить.

**Неверующий младенец:** Но ведь оттуда еще никто никогда не возвращался! Жизнь просто заканчивается родами. И вообще, жизнь — это одно большое страдание в темноте.

**Верующий младенец:** Нет, нет! Я точно не знаю, как будет выглядеть наша жизнь после родов, но в любом случае, мы увидим маму, и она позаботится о нас.

**Неверующий младенец:** Маму? Ты веришь в маму? И где же она находится?

**Верующий младенец:** Она везде вокруг нас, мы в ней пребываем и благодаря ей движемся и живем, без нее мы просто не можем существовать.



**Неверующий младенец:** Полная ерунда! Я не видел никакой мамы, и поэтому очевидно, что ее просто нет.

Верующий младенец: Не могу с тобой согласиться. Ведь иногда, когда все вокруг затихает, можно услышать, как она поет, и почувствовать, как она гладит наш мир. Я твердо верю, что наша настоящая жизнь начнется только после родов. А ты?

Автор текста неизвестен (Сайт «Нескучный сад»)

# **ОТВЕТЫ НА КРОССВОРДЫ** №1-2008

#### ЛИНЕЙНЫЙ ЧАЙНВОРД

1. Разговение. 2. Евангелие. 3. Елеопомазание. 4. Еретик. 5. Конфессия. 6. Язычество. 7. Октоих. 8. Омофор. 9. Рипида. 10. Аксиос. 11. Святки. 12. Индикт. 13. Тропарион. 14. Навечерие. 15. Елеон. 16. Неофит. 17. Тит. 18. Титло.

#### КРОССВОРД С РИСУНКАМИ

#### По горизонтали:

3. Омар. 4. Богородица. 5. Сион. 6. Вознесение. 10. Сподвижник. 12. Дароносица. 15. Санаваллат. 17. Жертвенник. 19. Паникадило. 23. Евхаристия.

#### По вертикали:

1.Колоссяне. 2.Предание. 6. Вифсаида. 7. Салим. 8. Наин. 9. Икона. 11. Дарохранительница. 13. Отдание.

14. Цемараим. 16. Ангел. 18. Нимрод. 20. Авва. 21. Авив. 22. Лаис.

Первыми правильные ответы на наши задания прислали Александр Амелькович (г. Любань), Илья Сугаков (г. Солигорск), Елизавета Макаревич (г. Орша), Владимир Нестеренко (г. Ляховичи), а также Борис Никодимович Солтанов (г. Орша). Благодарим читателей за активное участие.

# П I H C K Б Р Э С Т Б А Б Р У Й С К Н А В А Г Р У Д А К П О Л А Ц К В І Ц Е Б С К Г О М Е Л Ь Г Р О Д Н А М А Г І Л Ё Ў М І Н С К



Паломнический отдел Минской епархии приглашает совершить паломничество

#### Беларусь:

**27.01** Свято-Никольские храмы Минской епархии

**3.02** Жировичи-Сынковичи

6.02 Ляды-Крысово-Станьково

6.02 Барань-Жодино

**9.02** Ляды-Липовая Колода-Сокол 10.02 Полоцк-Логойск

#### Россия и Украина:

1–4.02 Москва-Троице-Сергиева лавра 8–11.02 Почаев-Кременец

**15–18.02** Харьков-Святогорская лавра **22-25.02** Псков-Пушкинские Горы

#### Зарубежье:

22-25.02 Эстония: Пюхтицы. Вырица 3–10.04, 24.04–1.05 Святая Земля 18–25.05 Прага-Венеция-Лорето-Ланчано-Бари-Рим-Ватикан-Вена Еженедельно: Греция (Афон) — авиа из

272-11-96 272-06-45

Адрес: Минск, ул. Космонавтов, 24

#### ПАЛОМНИЧЕСТВО НА СВЯТУЮ ЗЕМЛЮ

#### Дорогие братья и сестры!

Туристическая компания МЛД-групп приглашает вас в паломнические поездки на Святую Землю в Иерусалим. Все паломнические группы отправляются на Святую Землю на период 8 дней и сопровождаются представителями православного духовенства.

График заездов на Святую Землю:

11-18.02 (Сретение);

21-28.04,

**24.04–1.05** (Пасха).

Стоимость — от 849 у.е.

Паломнические туры на Афон. Допускаются только мужчины. Стоимость — от 575 у.е.

Отправление каждую среду.

#### Наш адрес:

г. Минск, ул. Кропоткина, 44-108 тел. (8-017)-334-32-31, факс 334-65-41, моб. 8-029-635-68-24; 8-029-878-67-14

#### ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРОГРАММЫ НА БЕЛОРУССКОМ РАДИО И ТЕЛЕВИДЕНИИ

#### Радио

#### 1 канал

#### Каждый вторник и четверг 11.30-11.40 звучат проповеди:

- священника Андрея Лемешонка (г.Минск);
- священника Александра Почепко (г. Борисов);
- священника Александра Иванова (г.п. Чисть).

#### 26 января, суббота 22.30 «Свет души» (одновременно на канале «Культура»)

• «Зимний вечер в Семковом Городке». Воспоминания о праздновании святок Николая Володкевича.

### 27 января, воскресенье 7.30 «Православная пропозедь»

- Репортаж о духовно-просветительской программе «Искусство и православие» (21–25.01).
- Равноапостольная Нина (память 27.01).
- Проповедь на воскресное евангельское чтение (Лк. 18, 18-27; Мф. 25, 1-13) священника Евгения Свидерского (г. Минск).

#### «Сталіца»

#### 8.00 «Божие Слово»

• Святая равноапостольная Нина

(память 27.01). Беседа священника Святослава Левицкого.

- Святые Антоний Великий (память 30.01), Макарий Великий (память 1.02), Евфимий Великий (память 2.02). Беседа священника Сергия Гордуна.
- Репортаж о духовно-просветительской программе «Искусство и православие» (21–25.01) (г. Минск, Институт искусствоведения, фольклора и этнографии).

#### Телевидение

## 27 января, воскресенье «Лад»

#### 7.40 «Благовест»

- Репортаж о визите Митрополита
   Филарета в минскую гимназию № 11.
- Интервью с лауреатами премии «За духовное возрождение».
- Сюжет о роли Издательства Белорусского Экзархата в общественной жизни Беларуси.

#### 8.10 «Мир вашему дому»

Ведущий — священник Павел Сердюк (г. Минск)

#### OHT

#### 9.05 «Воскресная проповедь»

Ведущий — священник Федор Повный (г. Минск)

В программах возможны изменения.

#### Газета

«Царкоўнае слова»
Мінскай епархіі
выдаецца па благаславенні
Яго Высокапраасвяшчэнства
Мітрапаліта
Мінскага і Слуцкага
ФІЛАРЭТА,
Патрыяршага Экзарха
ўсяе Беларусі

#### Галоўны рэдактар А. Харытонаў

**Заснавальнік:** Мінская епархія Беларускай Праваслаўнай Царквы

Беларуская праваслаўная газета «Царкоўнае слова» № 4; 25 студзеня 2008 года

Цана ў розніцу свабодная.

Газета «Царкоўнае слова» выдаецца 1 раз у тыдзень на рускай і беларускай мовах. Аб'ём 2 друкаваныя аркушы. Тыраж выпуска 6450.

Газета надрукавана ў друкарні «Знамение» г. Мінск, вул. Каржанеўскага, 14. Ліцэнзія ЛП №02330/0131538 ад 04.10.2005 г. Заказ № 70 Нумар падпісаны да друку 22 студзеня 2008 года.

Зарэгістравана Міністэрствам інфармацыі Рэспублікі Беларусь. Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі № 815.

Рэдакцыя пакідае за сабой права друкаваць аўтарскія матэрыялы ў парадку абмеркавання, не падзяляючы пункту гледжання аўтараў. Рукапісы не рэцэнзуюцца і не вяртаюцца.

Свои пожертвования вы можете перечислить на субсчет газеты:

№ 3015563370019 в отделении №517 г. Минск ОАО «Белинвестбанк», код 739, пл. Свободы,17, г. Минск УНП 600180011 редакция газеты «Царкоўнае слова».

НАШ АДРАС: 220004, г. Мінск, вул. Ракаўская, 4, Свята-Петра-Паўлаўскі сабор, рэдакцыя газеты «Царкоўнае слова». Тэл/факс: 203-33-44, e-mail:tsar.sl@open.by, www.sppsobor.by

Наш падпісны індэкс: 63130